
 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 37 

https://doi.org/10.26520/rrsa2025.6.7.37-48 

 

PATROLOGIA BIZANTINĂ ÎN SECOLUL AL X-LEA:  

ÎNTRE TRADIȚIA PATRISTICĂ ȘI ÎNCEPUTURILE 

TEOLOGIEI SCOLASTICE 
 

- BYZANTINE PATROLOGY IN THE 10TH CENTURY: BETWEEN 

PATRISTIC TRADITION AND THE BEGINNINGS OF SCHOLASTIC 

THEOLOGY- 
 

Marius STANCIU,  

Ph.D. Student of Doctoral School of Orthodox Theology, 

“Ovidius” University of Constanta, 

ROMANIA 

E-mail: rafael.protos@gmail.com 

 

ABSTRACT 

The 10th century represents a transitional stage in Byzantine intellectual history, 

bridging the classical Patristic era and the early forms of scholastic theology. 

Although the golden age of the Church Fathers (4th–8th centuries) had already 

passed, the theological and spiritual heritage remained active through 

commentaries, compilations, and encyclopedic syntheses. Works such as the Suda 

and the early theological florilegia illustrate how Byzantine scholars preserved 

and systematized patristic thought. Figures like Simeon the New Theologian 

emphasized mystical experience and the direct work of the Holy Spirit, while 

Arethas of Caesarea contributed decisively to the transmission and commentary of 

patristic manuscripts. The influence of Photius, particularly through the 

Bibliotheca, also extended well into the 10th century, shaping intellectual circles 

in Constantinople. In parallel, Western Europe witnessed monastic and 

Augustinian traditions being reinterpreted in schools such as Cluny, laying the 

groundwork for scholasticism. This study argues that the 10th century was less a 

time of innovation and more a period of preservation and reinterpretation, 

providing the foundations both for Byzantine mysticism and for the emergence of 

Western scholastic theology. 

Keywords: Byzantine Patrology; 10th century; Saint Simeon the New Theologian; 

Saint Arethas of Caesarea; Saint Photius; Suda; Scholastic beginnings;  

 

INTRODUCERE 

Studiul patrologiei bizantine în secolul al X-lea1 oferă o perspectivă privilegiată 

asupra modului în care tradiția teologică a Bisericii s-a păstrat și s-a transmis dincolo de 

perioada clasică a Sfinților Părinți. Această etapă istorică, deși adesea considerată una de 

„conservare”, reprezintă un moment de sinteză și reorganizare a patrimoniului intelectual 

creștin, atât în Răsărit, cât și în Apus. De aceea, analiza fenomenului nu are doar valoare 
 

1 Johannes Quasten. Patrology. Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature. Utrecht: Spectrum, 1986, 

p. 345–412. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 38 

descriptivă, ci și explicativă: ea ne ajută să înțelegem cum s-au construit fundamentele pentru 

două mari direcții ulterioare  mistica bizantină și scolastica occidentală. 

Patrologia este disciplina teologică ce se ocupă cu studiul scrierilor Părinților 

Bisericii și al literaturii creștine timpurii. În sens strict, ea se referă la perioada cuprinsă între 

secolele II–VIII, când operele fundamentale ale creștinismului au fost redactate, interpretate 

și transmise. Totuși, tradiția patristică nu s-a încheiat brusc, ci a continuat să fie activă prin 

comentarii, compilații și noi reflecții teologice. Astfel, secolul al X-lea trebuie privit ca o 

patrologie tardivă, care nu mai produce figuri comparabile cu Sfântul Atanasie cel Mare sau 

Sfântul Grigorie de Nazianz, dar care menține vie moștenirea acestora. 

În Bizanț, secolul al X-lea2 coincide cu perioada „renașterii macedonene”, o epocă 

de stabilitate politică și de revigorare culturală. Împărații din dinastia macedoneană au 

sprijinit nu doar consolidarea militară și administrativă a imperiului, ci și dezvoltarea școlilor, 

copierea manuscriselor și activitatea enciclopedică. În acest cadru, tradiția patristică a fost 

preluată și reorganizată, oferind resurse pentru formarea clerului și pentru elaborarea unor 

sinteze teologice. 

În paralel, Occidentul ottonian se afla într-o etapă de consolidare a puterii imperiale 

și de înnoire monastică. Mănăstirea de la Cluny, fondată în 910, a devenit un centru de 

disciplină spirituală și intelectuală, unde tradiția augustiniană și transmiterea operei lui Isidor 

din Sevilla au jucat un rol major. Astfel, în ambele contexte, secolul al X-lea este unul al 

continuității creatoare: nu inovează radical, dar pregătește premisele unor transformări 

decisive. 

Demersul de față își propune să analizeze patrologia bizantină din secolul al X-lea 

din trei perspective complementare: 

• Transmisia textelor și modul în care manuscrisele patristice au fost copiate, comentate 

și integrate în lucrări de sinteză (enciclopedii, florilegii, colecții teologice); 

• Autorii reprezentativi, Sfântul Simeon Noul Teolog, episcopul Arethas din Cezareea 

și influența postumă a Sfântului Ierarh Fotie cel Mare, Patriarhul Constantinoplului, 

ca exemple ale modului în care tradiția era reinterpretată; 

• Compararea cu Occidentul, unde procesul de asimilare a tradiției patristice a condus 

treptat la apariția scolasticii medievale. 

Ipoteza centrală a studiului este că secolul al X-lea reprezintă o etapă de tranziție și 

de reinterpretare, în care moștenirea patristică nu este abandonată, ci reorganizată pentru a 

răspunde nevoilor spirituale și intelectuale ale timpului. Această etapă nu trebuie judecată 

prin absența unor „mari Părinți”, ci prin rolul ei de a asigura continuitatea tradiției și de a crea 

punți între trecut și viitor. 

Analiza patrologiei bizantine în această perioadă are valoare nu doar istorică, ci și 

teologică. Ea arată cum Biserica a știut să păstreze vie memoria doctrinară și spirituală, 

adaptând-o noilor condiții culturale. În același timp, studiul scoate la iveală legăturile subtile 

dintre Răsărit și Apus, demonstrând că, deși drumurile celor două tradiții s-au diferențiat, ele 

împărtășesc o bază comună: fidelitatea față de Părinți și nevoia de a interpreta credința în 

mod rațional și spiritual. 
 

2 Judith Herrin, Byzantium: The Surprising Life of a Medieval Empire. London: Penguin, 2008, p. 162. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 39 

1. CONTEXTUL ISTORIC ȘI CULTURAL AL SECOLULUI AL X-LEA 

Secolul al X-lea reprezintă unul dintre acele momente istorice care, deși adesea 

trecute cu vederea în comparație cu epocile considerate „de aur”, ascund în ele dinamici 

subtile și decisive pentru evoluția ulterioară a civilizației bizantine și occidentale.3 În Bizanț, 

această perioadă coincide cu ceea ce istoriografia modernă a numit „renașterea 

macedoneană”, un fenomen complex în care stabilitatea politică și consolidarea instituțională 

au favorizat nu doar expansiunea militară și reorganizarea administrativă, ci și un proces 

intens de renaștere culturală și spirituală. În Apus, aceleași secole sunt marcate de 

reorganizarea lumii carolingiene sub dinastia ottoniană și de afirmarea unei noi forme de 

viață monastică, centrată pe mănăstirea de la Cluny. 

Aceste două lumi, deși separate geografic și teologic, au avut în comun dorința de a 

conserva și de a interpreta în mod nou moștenirea Părinților Bisericii, chiar dacă au urmat 

drumuri diferite: Bizanțul prin accentul pus pe experiența mistică și pe conservarea tradiției 

patristice, iar Occidentul prin dezvoltarea treptată a unui aparat rațional și dialectic ce va 

conduce, peste câteva secole, la scolastică. 

În Bizanț,4 dinastia macedoneană, inaugurată de Vasile I și continuată de urmașii săi, 

a adus imperiului o perioadă de stabilitate și strălucire. Împărați precum Leon al VI-lea 

Filozoful sau Constantin al VII-lea Porfirogenetul s-au remarcat nu doar ca lideri politici, ci 

și ca promotori ai culturii și ai învățăturii. Constantin al VII-lea, în mod special, a fost un 

model al împăratului-savant, preocupat să adune, să sistematizeze și să transmită cunoștințele 

trecutului. Sub domnia sa au fost realizate lucrări de mare amploare, precum De 

administrando imperio sau De ceremoniis, care ilustrează nu doar interesul pentru guvernarea 

practică, ci și pentru păstrarea memoriei colective și a identității bizantine. În acest context, 

nu e deloc întâmplător că tradiția patristică a beneficiat de o atenție specială: textele Sfinților 

Părinți au fost copiate cu grijă, comentate și adesea integrate în mari sinteze enciclopedice 

care aveau rolul de a oferi clerului și oamenilor cultivați un instrument de lucru accesibil și 

sistematic. 

Această renaștere culturală a Bizanțului nu a fost doar un fenomen literar, ci și unul 

teologic și spiritual. Dacă perioada patristică clasică se încheiase deja în secolele precedente, 

moștenirea ei era departe de a fi considerată depășită. Dimpotrivă, scrierile Sfântului Atanasie 

cel Mare, Sfântului Grigorie de Nazianz, Sfântului Ioan Gură de Aur sau ale Sfântului Maxim 

Mărturisitorul continuau să fie citite, copiate și comentate, iar autoritatea lor rămânea 

normativă pentru orice discuție teologică. În secolul al X-lea, accentul s-a mutat însă de la 

producerea de noi opere majore la interpretarea și transmiterea celor existente.5 În acest sens, 

rolul patriarhiei constantinopolitane a fost fundamental. Patriarhii și marii teologi ai capitalei 

au înțeles că apărarea ortodoxiei și formarea clerului depind de accesul la o tradiție solidă, iar 

această tradiție trebuia nu doar păstrată, ci și explicată în lumina noilor provocări intelectuale 

și spirituale. 

Un exemplu grăitor al acestui proces de transmitere și reinterpretare este apariția 

unor mari lucrări enciclopedice, dintre care Suda ocupă un loc central. Această vastă 

enciclopedie bizantină, redactată probabil în a doua jumătate a secolului al X-lea, nu este o 

operă originală în sens strict, ci o compilație sistematică de cunoștințe extrase din surse 
 

3 Georg Ostrogorsky, Istoria Imperiului Bizantin. București: Editura Tehnică, 1986, p.  274. 
4 Judith Herrin, Byzantium: The Surprising Life of a Medieval Empire. London: Penguin, 2008, p. 185–190. 
5 Andrew Louth, Greek East and Latin West: The Church AD 681–1071. Crestwood: St Vladimir’s Seminary 

Press, 2007, p. 95–152. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 40 

literare, istorice și teologice anterioare.6 În paginile sale, tradiția patristică este prezentă prin 

numeroase citate și fragmente, integrate într-un ansamblu care reflectă atât dorința de a păstra 

trecutul, cât și nevoia de a-l face accesibil noilor generații. Aceeași tendință se observă și în 

dezvoltarea florilegiilor, colecții tematice de fragmente patristice, care ofereau cititorului 

sinteze pe subiecte precise, utile în disputele dogmatice și în instruirea teologică. Aceste 

opere de tip compilativ arată că Bizanțul secolului al X-lea nu era un spațiu lipsit de 

creativitate, ci un laborator de reinterpretare, în care fidelitatea față de tradiție se îmbina cu 

adaptarea la contextul prezent. 

În plan spiritual7, figura Sfântului Simeon Noul Teolog marchează o dimensiune 

esențială a secolului al X-lea. Născut în 949 și activ până în primele decenii ale secolului al 

XI-lea, Sfântul Simeon reprezintă un punct de culminație al misticii bizantine. Spre deosebire 

de preocuparea enciclopedică a altor autori, el a pus accent pe experiența directă a harului și 

pe trăirea personală a întâlnirii cu Dumnezeu. Scrierile sale insistă asupra rolului Duhului 

Sfânt în viața credinciosului și asupra posibilității unei viziuni nemijlocite a luminii divine. 

Această accentuare a dimensiunii experiențiale a credinței arată că, în paralel cu transmiterea 

și conservarea tradiției patristice, Bizanțul cunoștea și o intensă viață spirituală, capabilă să 

genereze noi forme de expresie teologică. Sfântul Simeon nu poate fi considerat un simplu 

repetitor al Sfinților Părinților, ci un inovator în sensul trăirii, un teolog care a reînnoit 

accentul pe dimensiunea personală a mântuirii și a comuniunii cu Dumnezeu. 

Nu trebuie uitată nici influența exercitată de Sfântul Ierarh Fotie cel Mare, Patriarhul 

Constantinopolului, deși acesta a activat în secolul al IX-lea.8 Lucrarea sa monumentală, 

Bibliotheca, a continuat să circule și să inspire intelectualii bizantini ai secolului al X-lea. 

Sfântul Fotie nu s-a limitat la o simplă inventariere a scrierilor patristice și profane, ci a 

propus o veritabilă critică literară și teologică, orientând cititorul în evaluarea și înțelegerea 

textelor. În felul acesta, moștenirea Sfântului Fotie a fost esențială pentru cultura bizantină 

ulterioară, oferind un cadru metodologic pentru modul în care textele antice și patristice 

puteau fi citite și utilizate. 

Dacă în Bizanț9 accentul era pus pe conservarea și reinterpretarea tradiției, în 

Occidentul contemporan secolul al X-lea a fost marcat de o serie de transformări politice și 

religioase care au pregătit terenul pentru renașterea culturală a Evului Mediu central. Dinastia 

ottoniană, inaugurată de Otto I, a reușit să restabilească o anumită stabilitate politică după 

fragmentările carolingiene și să creeze premisele unei colaborări strânse între imperiu și 

Biserică. Cununarea lui Otto I ca împărat de către papa Ioan al XII-lea în anul 962 marchează 

începutul unei noi alianțe între puterea seculară și cea ecleziastică, alianță care avea să 

modeleze profund viața intelectuală și religioasă a Occidentului. 

În acest cadru, monahismul cluniac a jucat un rol decisiv. Fondată în 910, abația de 

la Cluny a promovat o disciplină monastică riguroasă, o viață liturgică intensă și o preocupare 

constantă pentru educație și cultură.10 Spre deosebire de alte centre monastice, Cluny a 
 

6 Giles Constable, The Reformation of the Twelfth Century. Cambridge: Cambridge University Press, 1996, p. 

11–45. 
7 Johannes Quasten, Patrology. Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature. Utrecht: Spectrum, 1986, 

p. 345–412. 
8 Alexander Kazhdan, (ed.) The Oxford Dictionary of Byzantium. Oxford: Oxford University Press, 1991, p. 

150–151, 1660–1665, 1975–1978. 
9 Basil.Krivocheine, In the Light of Christ: Saint Symeon the New Theologian (949–1022), Life, Spirituality, 

Doctrine. Crestwood: St Vladimir’s Seminary Press, 1986, p. 25–80, 145–210. 
10 John.Chryssavgis, Fire and Light: Hesychasm and the Spiritual Theology of St Symeon the New Theologian. 

Crestwood: SVS Press, 2017, p. 53–102. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 41 

devenit rapid un punct de referință pentru întreaga Europă Occidentală, iar rețeaua 

mănăstirilor afiliate a asigurat o difuzare largă a reformelor cluniace. Din punct de vedere 

teologic și intelectual, Cluny a oferit un cadru în care tradiția augustiniană a fost 

reinterpretată și transmisă mai departe, pregătind astfel apariția scolasticii. Tot aici trebuie 

menționată și influența continuă a operei lui Isidor din Sevilla, ale cărui Etimologii au rămas 

unul dintre principalele manuale enciclopedice ale Evului Mediu occidental. Prin intermediul 

acestor surse, Occidentul a reușit să păstreze un contact constant cu moștenirea patristică, 

chiar dacă modalitățile de abordare și de transmitere erau diferite față de cele din Bizanț. 

Comparând cele două spații,11 se poate observa că atât Bizanțul, cât și Occidentul au 

avut în secolul al X-lea preocupări comune: conservarea moștenirii patristice, transmiterea 

textelor fundamentale și adaptarea lor la nevoile prezentului. Totuși, accentul a fost diferit. 

Bizanțul s-a concentrat pe dimensiunea mistică și pe fidelitatea față de tradiție, în timp ce 

Occidentul a început să dezvolte instrumente intelectuale și instituționale care vor conduce la 

o sistematizare mai rațională a teologiei. Această diferență explică evoluțiile ulterioare: în 

Răsărit, accentul pe experiența spirituală și pe isihasm, în Apus, dezvoltarea unei teologii 

scolastice bazate pe dialectică și pe argumentație logică. 

Astfel, secolul al X-lea,12 deși aparent o perioadă de tranziție și de conservare, se 

dovedește a fi un moment de importanță deosebită pentru istoria intelectuală și spirituală a 

Europei. În Bizanț, renașterea macedoneană a asigurat nu doar stabilitatea politică, ci și 

transmiterea intactă a unei moșteniri patristice care va alimenta misticismul ulterior. În 

Occident, reformele ottoniene și cluniace au creat condițiile pentru dezvoltarea scolasticii. 

Cele două tradiții, deși diferite, au avut un punct comun: convingerea că moștenirea Părinților 

trebuie păstrată și reinterpretată, pentru ca Biserica să-și poată continua misiunea într-o lume 

aflată în schimbare. 

2. PATROLOGIA BIZANTINĂ ÎN SECOLUL AL X-LEA 

Secolul al X-lea bizantin este, din punct de vedere al istoriei teologiei și al 

transmiterii tradiției patristice, o perioadă definitorie. Deși nu se mai ridică la nivelul de 

creativitate doctrinară al secolelor IV–VIII, acest secol a asigurat păstrarea, reinterpretarea și 

transmiterea moștenirii patristice către generațiile următoare. Dacă „epoca de aur” a 

Părinților Bisericii fusese deja încheiată cu marii capadocieni, Sfântul Ioan Gură de Aur sau 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, totuși secolul al X-lea demonstrează că patrologia nu se 

reduce la un trecut glorios, ci continuă să fie o realitate vie, chiar dacă sub forme mai puțin 

spectaculoase. 

Caracterul specific al acestei perioade este acela al conservării creatoare. Bizanțul 

secolului al X-lea se afla sub domnia împăraților macedoneni, iar această „renaștere 

macedoneană” nu s-a manifestat doar prin expansiune militară și consolidare politică, ci și 

printr-o revitalizare culturală și religioasă. Una dintre prioritățile acestui curent a fost 

reînnodarea legăturii cu tradiția trecutului, atât clasic, cât și creștin. În ceea ce privește 

patrologia, aceasta a însemnat nu doar copierea manuscriselor, ci și comentarea și organizarea 

lor în compilații și enciclopedii care reflectau un mod nou de raportare la moștenirea veche13. 

O lucrare emblematică pentru această epocă este Suda, o vastă enciclopedie 

bizantină redactată, cel mai probabil, în a doua jumătate a secolului al X-lea. Deși autorii săi 
 

11 H.E.J. Cowdrey, The Cluniacs and the Gregorian Reform. Oxford: Clarendon Press, 1970, p. 1–60. 
12 R.W. Southern, The Making of the Middle Ages. London: Hutchinson, 1953, p. 119–165 
13 Georg Ostrogorsky, Istoria Imperiului Bizantin, București, Editura Tehnică, 1986, p. 259. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 42 

rămân anonimi, Suda reflectă spiritul epocii: o colecție de informații din surse anterioare, 

menită să ofere un instrument de lucru pentru erudiți și clerici. În paginile acestei 

enciclopedii, textele patristice sunt adesea citate, alături de opere clasice, într-o încercare de a 

integra tradiția creștină într-un ansamblu cultural mai larg14. Acest demers arată nu doar 

respectul pentru trecut, ci și dorința de a-l face accesibil și relevant pentru prezent. 

O altă manifestare importantă a patrologiei bizantine din secolul al X-lea o 

constituie florilegiile teologice. Aceste colecții tematice de fragmente patristice, organizate pe 

subiecte doctrinare, au avut rolul de a oferi un suport pentru dezbaterile dogmatice și pentru 

instruirea clerului. Ele arată că moștenirea patristică nu era privită ca un simplu muzeu literar, 

ci ca un izvor viu, capabil să ofere răspunsuri problemelor actuale. Florilegiile demonstrează 

o metodă sistematică de lucru, care anticipă, într-un fel, apariția sumelor scolastice din 

Occident15. 

Patrologia bizantină din secolul al X-lea a fost susținută și de activitatea intensă de 

copiere a manuscriselor. Scriptoriile bizantine, adesea aflate în mănăstiri, dar și la 

Constantinopol, au asigurat transmiterea unui număr considerabil de texte. Mulți dintre 

codicii patristici care au ajuns până în epoca modernă își au originea în această perioadă. Prin 

munca acestor copişti și prin patronajul imperial și patriarhal, tradiția patristică a fost salvată 

de la dispariție și transmisă Bisericii universale16. 

Un nume care se leagă direct de această muncă de transmitere este Arethas din 

Cezareea. În calitate de arhiepiscop și erudit, Arethas a fost pasionat de colecționarea și 

comentarea manuscriselor. Comentariile sale marginale, adesea scurte, dar dense, ne arată 

modul în care textele patristice erau receptate și explicate în mediul său. El reprezintă tipul de 

intelectual bizantin preocupat de fidelitatea față de tradiție și, în același timp, de integrarea 

culturii clasice grecești în universul creștin17. Prin activitatea sa, Arethas a asigurat 

supraviețuirea unui număr important de opere patristice, consolidând astfel fundamentul pe 

care se vor sprijini teologii și misticii din veacurile următoare. 

În același cadru trebuie plasată și influența Sfântului Patriarh Fotie. Deși activitatea 

lui se situează în secolul al IX-lea, impactul operei sale, Bibliotheca, a fost resimțit puternic 

în secolul al X-lea. Fotie a reușit să ofere nu doar un inventar al scrierilor patristice și clasice, 

ci și un cadru critic de interpretare a acestora. Într-un fel, Bibliotheca a funcționat ca o 

„hartă” pentru generațiile ulterioare de erudiți, orientând lectura și selecția textelor18. Astfel, 

Fotie a contribuit indirect la consolidarea patrologiei bizantine a secolului al X-lea, oferindu-i 

o metodă și o direcție. 

De asemenea, nu putem înțelege patrologia bizantină a secolului al X-lea fără să 

avem în vedere dimensiunea sa liturgică și pastorală. Tradiția patristică nu era doar obiect de 

studiu academic, ci fundament al predicii, al catehezei și al vieții de cult. Comentariile 

exegetice și colecțiile de omilii circulau și erau folosite pentru formarea spirituală a 

credincioșilor. Această integrare a patristicii în viața de zi cu zi a Bisericii explică de ce 

tradiția a supraviețuit cu forță și vitalitate, chiar și în epoci care nu au produs figuri 
 

14 Alexander Kazhdan (ed.), The Oxford Dictionary of Byzantium, Oxford, Oxford University Press, 1991, p. 

1975–1978. 
15 Andrew Louth, Greek East and Latin West: The Church AD 681–1071, Crestwood, St Vladimir’s Seminary 

Press, 2007, p. 135. 
16 Judith Herrin, Byzantium: The Surprising Life of a Medieval Empire, London, Penguin, 2008, p. 185. 
17 Kazhdan, The Oxford Dictionary of Byzantium, p. 150–151. 
18 Johannes Quasten, Patrology, Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature, Utrecht, Spectrum, 

1986, p. 380. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 43 

comparabile cu marii Părinți19. În planul gândirii sistematice, patrologia secolului al X-lea se 

caracterizează printr-o atitudine de fidelitate față de autoritatea trecutului. Spre deosebire de 

Occident, unde se conturează treptat o abordare mai dialectică, Bizanțul pune accent pe 

citarea autorităților și pe transmiterea fidelă a doctrinei. Această atitudine a fost adesea 

criticată ca fiind lipsită de creativitate, dar trebuie înțeleasă în contextul unei societăți care 

considera tradiția drept criteriu suprem de adevăr. Pentru bizantini, a fi fidel Părinților nu 

însemna repetare mecanică, ci participare la un lanț viu de transmitere a adevărului revelat20. 

În concluzie, patrologia bizantină a secolului al X-lea nu poate fi redusă la o simplă 

activitate de copiere sau la o erudiție sterilă. Ea reprezintă o etapă de tranziție esențială, în 

care moștenirea patristică a fost conservată, sistematizată și transmisă, pregătind terenul atât 

pentru misticii de mai târziu, precum Sfântul Simeon Noul Teolog, cât și pentru disputele 

teologice ulterioare. Prin compilații, florilegii, comentarii și enciclopedii, Bizanțul secolului 

al X-lea a demonstrat că tradiția patristică era încă vie, chiar dacă sub alte forme decât în 

epoca de aur a Sfinților Părinți. 

3. AUTORI ȘI PERSONALITĂȚI REPREZENTATIVE 

Secolul al X-lea bizantin, deși adesea considerat o perioadă de tranziție și de 

conservare mai degrabă decât una de creație originală, a fost totuși marcat de personalități 

puternice, care au modelat direcțiile majore ale teologiei și spiritualității. Între acestea, trei 

figuri se disting prin influența lor: Sfântul Simeon Noul Teolog, episcopul Arethas din 

Cezareea și Sfântul Patriarh Fotie. Fiecare dintre acești autori ilustrează o dimensiune 

specifică a felului în care tradiția patristică a fost transmisă, reinterpretată și, în anumite 

cazuri, reînnoită în secolul al X-lea. 

Sfântul Simeon Noul Teolog (949–1022) este, fără îndoială, una dintre cele mai 

fascinante și controversate figuri ale Bizanțului medieval. Spre deosebire de majoritatea 

autorilor epocii sale, el nu s-a limitat la o activitate de compilație sau de comentariu, ci a adus 

o contribuție originală la dezvoltarea teologiei mistice. Scrierile sale se concentrează asupra 

experienței directe a lui Dumnezeu, asupra lucrării Duhului Sfânt și asupra posibilității 

viziunii luminii divine. Această perspectivă a reprezentat o continuare vie a tradiției 

patristice, dar și o provocare pentru mediul teologic mai rațional și mai formalizat al 

Constantinopolului21. 

Sfântul Simeon a insistat asupra faptului că adevărata cunoaștere a lui Dumnezeu nu 

poate fi obținută prin speculație intelectuală, ci printr-o experiență directă și personală a 

harului. El descrie viziunea luminii necreate ca pe un eveniment real și transformator în viața 

credinciosului. În acest sens, teologia lui Simeon se apropie de experiențele relatate de 

Părinții pustiei și de tradiția mistică a Sfântului Grigorie Palama din secolul al XIV-lea22. 

Scrierile sale au avut o circulație largă în mediile monastice, unde accentul pe trăirea 

lăuntrică și pe rugăciunea inimii a găsit un teren fertil. 
 

19 Steven Runciman, The Byzantine Theocracy, Cambridge, Cambridge University Press, 1977, p. 112. 
20 Basil Krivocheine, In the Light of Christ: Saint Symeon the New Theologian (949–1022), Life, Spirituality, 

Doctrine, Crestwood, St Vladimir’s Seminary Press, 1986, p. 25. 
21 Basil Krivocheine, In the Light of Christ: Saint Symeon the New Theologian (949–1022), Life, Spirituality, 

Doctrine, Crestwood, St Vladimir’s Seminary Press, 1986, p. 27. 
22 Andrew Louth, Greek East and Latin West: The Church AD 681–1071, Crestwood, St Vladimir’s Seminary 

Press, 2007, p. 120. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 44 

Deși a întâmpinat opoziție din partea autorităților ecleziastice  fiind chiar exilat 

pentru o perioadă, Sfântul Simeon a fost ulterior recunoscut ca sfânt și unul dintre cei mai 

importanți reprezentanți ai tradiției mistice bizantine. Importanța lui pentru secolul al X-lea 

constă nu doar în originalitatea doctrinei, ci și în modul în care a reușit să integreze 

experiența personală în continuitatea tradiției patristice. El arată că spiritualitatea bizantină nu 

era o simplă repetiție a trecutului, ci un proces viu de reinterpretare și reînnoire23. 

Arethas, arhiepiscop de Cezareea în Cappadocia, este un alt nume semnificativ al 

secolului al X-lea. Activitatea sa nu se concentrează atât pe creație teologică originală, cât pe 

păstrarea și transmiterea moștenirii patristice și clasice.24 El a fost un pasionat colecționar și 

comentator de manuscrise, preocupat să adnoteze și să explice operele fundamentale ale 

literaturii creștine și grecești. Prin intermediul său, multe texte patristice au fost conservate și 

au ajuns până la noi25. 

Manuscrisele adnotate de Arethas conțin numeroase comentarii marginale, care 

oferă informații despre modul în care erau receptate și utilizate textele. Aceste glosse sunt 

extrem de valoroase pentru istoria intelectuală a Bizanțului, deoarece arată cum tradiția era 

înțeleasă și reinterpretată în mediile erudite ale epocii. Printre operele pe care le-a transmis se 

numără scrieri ale lui Platon, dar și lucrări patristice de referință26. 

Arethas reprezintă tipul de intelectual bizantin care îmbină interesul pentru cultura 

clasică cu fidelitatea față de tradiția creștină. El a înțeles că identitatea culturală a Bizanțului 

se sprijină pe o dublă moștenire: pe de o parte, cea a literaturii grecești antice, iar pe de altă 

parte, cea a Părinților Bisericii. Această conștiință a dublei tradiții este specifică renașterii 

macedonene și explică de ce secolul al X-lea a fost perceput ca o perioadă de conservare 

creativă27. Deși activitatea Sfântului Patriarh Fotie (cca. 810–893) se plasează în secolul al 

IX-lea, influența sa s-a resimțit puternic în secolul al X-lea, motiv pentru care este necesar să 

fie inclus în această analiză. Opera sa monumentală, Bibliotheca, care conține rezumate și 

evaluări critice ale câtorva sute de lucrări, a circulat intens în mediile intelectuale bizantine și 

a constituit un model pentru modul în care erau utilizate și interpretate textele patristice și 

clasice28. 

Sfântul Fotie nu s-a limitat la o simplă colecție de rezumate, ci a oferit aprecieri 

critice, comentarii teologice și literare, contribuind astfel la formarea unei conștiințe critice în 

cultura bizantină. Bibliotheca a fost, prin urmare, nu doar o lucrare de erudiție, ci și un 

instrument de educație teologică și intelectuală. Influența ei în secolul al X-lea este 

incontestabilă, mai ales prin faptul că a orientat generațiile următoare de teologi și intelectuali 

spre o lectură atentă și selectivă a tradiției29. 

Importanța Sfântului Ierarh Fotie pentru secolul al X-lea constă, așadar, în rolul său 

de mediator între trecut și prezent. El a reușit să ofere contemporanilor săi nu doar un 

inventar al scrierilor vechi, ci și un cadru critic pentru evaluarea acestora. În felul acesta, 

Fotie a pregătit terenul pentru activitatea de compilație și transmitere a secolului al X-lea și a 
 

23 John Chryssavgis, Fire and Light: Hesychasm and the Spiritual Theology of St Symeon the New Theologian, 

Crestwood, SVS Press, 2017, p. 60–61. 
24 Steven Runciman, The Byzantine Theocracy, Cambridge, Cambridge University Press, 1977, p. 112–113. 
25 A. Kazhdan (ed.), The Oxford Dictionary of Byzantium, Oxford, Oxford University Press, 1991, p. 150-151. 
26 Georg Ostrogorsky, Istoria Imperiului Bizantin, București, Editura Tehnică, 1986, p. 274. 
27 Judith Herrin, Byzantium: The Surprising Life of a Medieval Empire, London, Penguin, 2008, p. 185. 
28 J. Quasten, Patrology, Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature, Utrecht, Spectrum, 1986, p. 

380. 
29 Alexander Kazhdan (ed.), The Oxford Dictionary of Byzantium, p. 1662. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 45 

contribuit la consolidarea unei identități intelectuale bizantine, care se revendica atât din 

tradiția clasică, cât și din cea creștină⁹. 

Analiza acestor trei personalități arată că secolul al X-lea bizantin nu poate fi redus 

la o simplă perioadă de stagnare. Sfântul Simeon Noul Teolog reprezintă dimensiunea vie și 

profetică a misticii, Arethas ilustrează grija pentru transmiterea și comentarea textelor 

fundamentale, iar Sfântul Ierarh Fotie oferă cadrul critic și enciclopedic necesar pentru 

înțelegerea și valorificarea tradiției. Împreună, aceste figuri conturează imaginea unui secol al 

conservării creatoare, în care moștenirea patristică a fost nu doar păstrată, ci și reînnoită în 

forme adaptate nevoilor timpului. 

4. BIZANȚ ȘI OCCIDENT: TRADIȚIE ȘI ÎNNOIRE ÎN SECOLUL AL X-LEA 

Istoria intelectuală și spirituală a Europei medievale nu poate fi înțeleasă fără a 

analiza în paralel cele două mari tradiții creștine, bizantină și occidentală. Dacă Bizanțul 

secolului al X-lea s-a caracterizat prin conservarea și transmiterea tradiției patristice prin 

comentarii, compilații și enciclopedii, Occidentul a cunoscut în aceeași perioadă o renaștere 

treptată a vieții intelectuale și religioase, marcată de reorganizarea politică ottoniană și de 

reformele monastice, în special cele cluniace. Deși cele două spații erau despărțite prin 

diferențe lingvistice, culturale și teologice, ele împărtășeau aceeași preocupare fundamentală: 

păstrarea și reinterpretarea moștenirii Părinților Bisericii. 

Occidentul secolului al X-lea se afla într-un proces de consolidare politică și 

religioasă, după fragmentarea lumii carolingiene. Cununarea lui Otto I ca împărat în anul 

962, realizată prin colaborarea cu papalitatea, a marcat începutul a ceea ce istoricii numesc 

„epoca ottoniană”. Imperiul ottonian nu a fost doar o structură politică, ci și un cadru 

favorabil pentru renașterea culturală și religioasă. Împărații ottonieni au promovat 

colaborarea cu Biserica, numind episcopi loiali și sprijinind mănăstirile ca centre de formare 

intelectuală și spirituală30. Acest model de „simfonie” între Imperiu și Biserică diferă de cel 

bizantin, unde împăratul juca un rol direct și dominant în viața religioasă. Totuși, atât în 

Răsărit, cât și în Apus, autoritatea imperială a fost percepută ca garant al ortodoxiei și al 

stabilității. 

Un element definitoriu pentru Occidentul secolului al X-lea este apariția și 

dezvoltarea monahismului cluniac. Fondată în 910, mănăstirea de la Cluny a introdus o 

disciplină riguroasă, o liturgie solemnă și o viață spirituală centrată pe rugăciune și pe studiu. 

Spre deosebire de mănăstirile carolingiene, care fuseseră adesea supuse controlului secular, 

Cluny s-a bucurat de o autonomie sporită, fiind direct subordonată papei. Această 

independență a permis dezvoltarea unei rețele de mănăstiri cluniace, care au contribuit la 

uniformizarea practicilor liturgice și la difuzarea unei culturi spirituale și intelectuale 

unitare31. În acest sens, Cluny poate fi comparată cu Patriarhia Constantinopolului: ambele au 

funcționat ca centre de autoritate și transmitere a tradiției, deși într-un mod adaptat 

contextului propriu. 

Din punct de vedere teologic, Occidentul secolului al X-lea nu a produs figuri 

comparabile cu marii Părinți ai Bisericii timpurii, dar a păstrat și transmis cu fidelitate 

operele lui Augustin, Grigorie cel Mare și Isidor din Sevilla. Etimologiile lui Isidor au 

continuat să fie una dintre principalele surse de cunoaștere, oferind nu doar informații 
 

30 R. W. Southern, The Making of the Middle Ages, London, Hutchinson, 1953, p. 119–121. 
31 H. E. J. Cowdrey, The Cluniacs and the Gregorian Reform, Oxford, Clarendon Press, 1970, p. 1–20. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 46 

enciclopedice, ci și o sinteză a moștenirii patristice32. Prin intermediul acestor lucrări, 

Occidentul a menținut un contact constant cu tradiția, chiar dacă accentul pus pe raționalizare 

și pe organizarea materialului era diferit de cel bizantin. În timp ce Bizanțul prefera 

florilegiile tematice și citarea directă a autorităților patristice, Occidentul se îndrepta spre 

compoziții enciclopedice și spre sistematizări care anticipau metoda scolastică. 

Un alt aspect important îl constituie rolul școlilor monastice și catedrale. În timp ce 

Bizanțul se sprijinea pe tradiția școlilor din Constantinopol și pe mănăstirile ca centre de 

copiere a manuscriselor, în Occident școlile monastice de la Cluny, Reichenau sau St. Gallen 

au devenit laboratoare intelectuale, unde moștenirea patristică era studiată și transmisă33. În 

aceste școli, accentul era pus nu doar pe lectură, ci și pe comentariu și pe formarea unui 

aparat critic rudimentar, care va sta la baza scolasticii din secolele XII–XIII. Astfel, secolul al 

X-lea occidental, deși aparent modest, reprezintă fundamentul pentru marile dezvoltări 

intelectuale ulterioare. 

Dacă privim comparativ, putem observa câteva asemănări semnificative. Atât 

Bizanțul, cât și Occidentul au fost preocupate de conservarea textelor și de transmiterea 

tradiției. În ambele spații, moștenirea patristică a fost integrată în lucrări de tip enciclopedic: 

Suda în Răsărit, Etimologiile lui Isidor în Apus. De asemenea, ambele au cunoscut o vitalitate 

monastică: mănăstirile bizantine au continuat tradiția rugăciunii isihaste și a copiilor de 

manuscrise, în timp ce Cluny a introdus o disciplină și o uniformitate care au marcat întreaga 

Europă occidentală. 

Există însă și diferențe majore. Bizanțul a rămas fidel tradiției mistice, accentuând 

experiența directă a harului, așa cum se vede la Simeon Noul Teolog. Occidentul, în schimb, 

a pus bazele unei raționalizări treptate a teologiei, prin transmiterea și reinterpretarea operei 

lui Augustin și prin dezvoltarea școlilor monastice. În timp ce Răsăritul valoriza continuitatea 

și citarea autorităților, Apusul se îndrepta spre dialectică și spre organizarea materialului într-

o manieră logică și sistematică34.  

Aceste diferențe vor explica evoluțiile ulterioare. Din patrologia bizantină a 

secolului al X-lea se va naște misticismul isihast, cu accent pe rugăciunea inimii și pe 

viziunea luminii necreate, culminând cu disputele palamite din secolul al XIV-lea. Din 

moștenirea occidentală a aceleiași perioade se va naște scolastica, cu marii săi reprezentanți 

Anselm de Canterbury, Abelard sau Toma d’Aquino. Astfel, deși ambele tradiții au avut 

aceeași sursă, Părinții Bisericii, modul în care au preluat și interpretat această moștenire a dus 

la două modele diferite de teologie: unul mistic și contemplativ, celălalt dialectic și rațional35. 

În concluzie, secolul al X-lea reprezintă o perioadă de paralele și contraste între 

Bizanț și Occident. Dacă Bizanțul a excelat în conservarea tradiției și în dezvoltarea unei 

spiritualități mistice, Occidentul a pregătit terenul pentru scolastică prin organizarea școlilor 

și prin transmiterea enciclopedică a cunoașterii. Ambele lumi, deși diferite, au contribuit 

decisiv la definirea identității creștinismului medieval. 
 

32 Giles Constable, The Reformation of the Twelfth Century, Cambridge, Cambridge University Press, 1996, p. 

11–15. 
33 Thomas F. X. Noble, From Roman Provinces to Medieval Kingdoms, London, Routledge, 2006, p. 245–250. 
34 Andrew Louth, Greek East and Latin West: The Church AD 681–1071, Crestwood, St Vladimir’s Seminary 

Press, 2007, p. 145. 
35 J. Quasten, Patrology, Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature, Utrecht, Spectrum, 1986, p. 

390. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 47 

CONCLUZII 

Analiza desfășurată până acum asupra secolului al X-lea bizantin și asupra raportării 

sale la tradiția patristică arată că această epocă, deși adesea privită în mod superficial ca una 

de „stagnare”, a fost de fapt un moment de continuitate creatoare. Patrologia bizantină în 

această perioadă nu s-a manifestat prin apariția unor noi figuri doctrinare de talia Sfântului 

Atanasie, Sfântului Vasile cel Mare sau Sfântului Maxim Mărturisitorul, ci printr-un efort 

susținut de transmitere, organizare și reinterpretare a moștenirii existente. Acest proces, 

aparent discret, a fost fundamental pentru supraviețuirea și actualizarea patrimoniului 

teologic al Bisericii. 

Renașterea macedoneană a constituit cadrul istoric și cultural în care această muncă 

de transmitere a fost posibilă. Împărați precum Constantin al VII-lea Porfirogenetul au înțeles 

importanța educației și a culturii, sprijinind nu doar copierea manuscriselor, ci și redactarea 

de compilații și enciclopedii precum Suda. Aceste lucrări, chiar dacă nu erau originale în sens 

strict, au avut meritul de a face accesibilă tradiția patristică unei noi generații, oferindu-i 

instrumente de studiu și interpretare36. 

Patrologia bizantină a secolului al X-lea a fost, prin excelență, o patrologie de 

conservare și sinteză. Florilegiile teologice, adunate pe teme dogmatice și exegetice, 

demonstrează modul sistematic în care tradiția era utilizată. Ele arată că textele Părinților nu 

erau doar relicve ale trecutului, ci izvoare vii de autoritate și criterii de discernământ pentru 

problemele teologice ale vremii37. În felul acesta, patrologia nu a fost o simplă activitate 

filologică, ci un instrument de menținere a ortodoxiei și de consolidare a identității teologice 

bizantine. 

Un rol esențial în acest proces l-au avut personalități precum Arethas din Cezareea și 

Sfântul Patriarh Fotie. Primul, prin activitatea de copiere și comentare a manuscriselor, a 

asigurat transmiterea unor texte fundamentale atât din literatura patristică, cât și din cea 

clasică. Cel de-al doilea, prin Bibliotheca, a oferit un model critic și enciclopedic de raportare 

la tradiție. Împreună, ei ilustrează două dimensiuni ale patrologiei secolului al X-lea: 

fidelitatea față de textele transmise și capacitatea de a le contextualiza și evalua38. 

Dincolo de conservare, secolul al X-lea bizantin a cunoscut și momente de reînnoire 

spirituală. Sfântul Simeon Noul Teolog, deși aparținând cronologic mai degrabă sfârșitului 

acestui secol și începutului celui următor, demonstrează că tradiția patristică nu era doar un 

cadru fix, ci un izvor de inspirație pentru o experiență vie a credinței. Accentul pus de el pe 

lucrarea Duhului Sfânt și pe viziunea luminii necreate arată continuitatea unei linii mistice 

care traversează întreaga istorie a Bisericii Răsăritene39. 

Compararea cu Occidentul scoate în evidență atât asemănările, cât și diferențele. 

Atât Bizanțul, cât și Apusul au fost preocupate de păstrarea tradiției. În timp ce Bizanțul a 

preferat fidelitatea și citarea autorităților, Occidentul a început să organizeze materialul într-

un mod sistematic și enciclopedic, pregătind terenul pentru scolastică. Cluny și rețeaua sa 

monastică au jucat un rol asemănător cu cel al Patriarhiei constantinopolitane: centre de 

transmitere și consolidare a tradiției, dar cu accente diferite. Astfel, în timp ce Răsăritul a 

privilegiat dimensiunea mistică, Apusul s-a orientat către o structurare rațională a teologiei40. 
 

36 G. Ostrogorski, Istoria Imperiului Bizantin, trad. Radu Florescu, București: Edit. Tehnică, 1986, p. 259–310. 
37 Ioan I. Ică jr., Introducere în teologia bizantină, Sibiu: Editura Deisis, 2002,p. 55–112. 
38 Dumitru Stăniloae, Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 1, București: IBMBOR, 1996 (ed. a II-a),p. 85–103. 
39 Isidor Todoran & Ioan Zăgrean, Patrologie, Cluj-Napoca: Editura Renașterea, 2002,p. 389–410. 
40 John Meyendorff, Teologia bizantină. Tendințe istorice și teme doctrinare, trad. Vasile Manea, București: 

Editura IBMBOR, 1996,p. 87–124. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 48 

Această diferență de accent va conduce, în secolele următoare, la două modele 

distincte de dezvoltare teologică. Bizanțul va cultiva spiritualitatea isihastă, iar Occidentul va 

dezvolta scolastica medievală. Ambele modele își au rădăcina în felul în care s-a raportat 

fiecare tradiție la moștenirea patristică în secolul al X-lea. Prin urmare, departe de a fi o 

perioadă marginală, secolul al X-lea reprezintă un punct de cotitură în istoria teologiei 

creștine. 

Concluzia generală a acestei cercetări este că patrologia bizantină din secolul al X-

lea nu a fost o simplă epocă de declin, ci un moment esențial de transmitere și reinterpretare a 

tradiției41. Ea a asigurat continuitatea între epoca de aur a Părinților și noile forme de reflecție 

teologică, fie că vorbim de misticismul răsăritean, fie de scolastica apuseană. Prin această 

continuitate creatoare, secolul al X-lea rămâne o etapă indispensabilă pentru înțelegerea 

istoriei teologiei și a spiritualității medievale. 

 

BIBLIOGRAFIE 
[1] Chryssavgis, John. Fire and Light: Hesychasm and the Spiritual Theology of St Symeon the New 

Theologian. Crestwood: SVS Press, 2017. 

[2] Constable, Giles. The Reformation of the Twelfth Century. Cambridge: Cambridge University Press, 

1996. 

[3] Cowdrey, H. E. J. The Cluniacs and the Gregorian Reform. Oxford: Clarendon Press, 1970. 

[4] Herrin, Judith. Byzantium: The Surprising Life of a Medieval Empire. London: Penguin, 2008. 

[5] Ică jr., Ioan I. Introducere în teologia bizantină. Sibiu: Editura Deisis, 2002. 

[6] Kazhdan, Alexander (ed.). The Oxford Dictionary of Byzantium. Oxford: Oxford University Press, 1991. 

[7] Krivocheine, Basil. In the Light of Christ: Saint Symeon the New Theologian (949–1022), Life, 

Spirituality, Doctrine. Crestwood: St Vladimir’s Seminary Press, 1986. 

[8] Lossky, Vladimir. Teologia mistică a Bisericii de Răsărit. Trad. Ioan I. Ică jr. Sibiu: Editura Deisis, 1992. 

[9] Louth, Andrew. Greek East and Latin West: The Church AD 681–1071. Crestwood: St Vladimir’s 

Seminary Press, 2007. 

[10] Meyendorff, John. Teologia bizantină. Tendințe istorice și teme doctrinare. Trad. Vasile Manea. 

București: Editura IBMBOR, 1996. 

[11] Noble, Thomas F. X. From Roman Provinces to Medieval Kingdoms. London: Routledge, 2006. 

[12] Ostrogorsky, Georg. Istoria Imperiului Bizantin. Trad. Radu Florescu. București: Editura Tehnică, 1986. 

[13] Quasten, Johannes. Patrology. Vol. IV: The Golden Age of Greek Patristic Literature. Utrecht: Spectrum, 

1986. 

[14] Runciman, Steven. The Byzantine Theocracy. Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 

[15] Southern, R. W. The Making of the Middle Ages. London: Hutchinson, 1953. 

[16] Stăniloae, Dumitru. Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 1. București: Editura IBMBOR, 1996 (ed. a II-a). 

[17] Todoran, Isidor & Zăgrean, Ioan. Patrologie. Cluj-Napoca: Editura Renașterea, 2002. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
41 V. Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, trad. Ioan I. Ică jr., Sibiu: Editura Deisis, 1992, p. 33–64. 


