
 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 49 

https://doi.org/10.26520/rrsa2025.6.7.49-79 

 

CHIPURI DE FOC ȘI CUVÂNT.  

SFINȚII MĂRTURISITORI AI NEAMULUI ROMÂNESC ȘI 

ECOUL PEDAGOGIEI SFINȚILOR TREI IERARHI ÎN 

MISIUNEA LOR PASTORALĂ ȘI PEDAGOGICĂ 

 
- FACES OF FIRE AND WORD.  

THE CONFESSOR SAINTS OF THE ROMANIAN NATION AND THE 

PEDAGOGICAL ECHO OF THE THREE HOLY HIERARCHS IN THEIR 

PASTORAL AND EDUCATIONAL MISSION - 
 

Prof. univ. dr. habil. Ion Marian CROITORU*,  

Facultatea de Teologie Ortodoxă și Științele Educației, 

 Universitatea „Valahia”, Târgoviște & 

Școala Doctorală de Teologie, Universitatea „1 Decembrie 1918”, Alba Iulia, ROMANIA 

E-mail: ioncroitoru@yahoo.fr, im.croitoru@yahoo.gr  

 

Drd. Victoria FERESCU** 

Școala Doctorală de Teologie, Universitatea „1 Decembrie 1918”, Alba Iulia, ROMANIA 

Email: vferescu@yahoo.com vferescu71@gmail.com  

 

ABSTRACT 

The present study aims to investigate the relationship between the pedagogy of the 

Three Holy Hierarchs Basil the Great, Gregory the Theologian, and John 

Chrysostom, and the manner in which it was appropriated, reinterpreted, and 

transfigured within the pastoral and pedagogical mission of the Confessor Saints 

of the Romanian nation. The point of departure is the metaphor ‘faces of fire and 

word’, which captures the creative tension between the inner ardor of faith and the 

formative power of the spoken and lived word. From a theological and patristic 

perspective, the research highlights the role of the Three Holy Hierarchs as 

founders of an integral pedagogy, which harmoniously combines rational, moral, 

and spiritual dimensions. Applied to the historical context of the twentieth century, 

this paradigm is reflected in the lives and writings of prominent figures, such as 

Saint Confessor Priest Dumitru Stăniloae, Saint Venerable Confessor Arsenie of 

Prislop, Father Gheorghe Calciu-Dumitreasa, Valeriu Gafencu, also known as the 

Holy Confessor of the communist prisons, and Ioan Ianolide. For them, confession 

was not merely an act of resistance against oppression, but also a pedagogical 

process of character formation and the cultivation of inner freedom. The analysis 

of their own discourse reveals a profound continuity with the patristic tradition: an 

authentic living of faith in the Lord Jesus Christ, from which derives an 

appropriate form of education through the word, through personal example, 

through catechesis, and through the assumption of suffering transfigured into a 

formative experience. The theme of the Confessor Saints of the Romanian nation 

represents one of the most significant directions of research in Orthodox Christian 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 50 

theology and contemporary pedagogy, as it foregrounds the living connection 

between faith, culture, and education, and, by extension, between the patristic 

tradition of the Church and the moral formation needs of contemporary man. 

Moreover, the choice of this theme responds not only to a demand for historical 

recovery, but also to a profound need for the reconfiguration of spiritual and 

educational identity in accordance with the Romanian ethos, within the context of 

a world marked by moral crises, value relativism, and the loss of meaningful 

reference points. The results of the research indicate that the pedagogy of 

Orthodox Christian confession remains timely and relevant for the religious and 

moral education of young people in contemporary Romanian society. It offers a 

model of resilience in the face of secularization and relativism, as well as a 

resource for the development of a school culture centered on character, solidarity, 

and ethical courage. Consequently, the pedagogical echo of the Three Holy 

Hierarchs, reflected in the lives of the Romanian confessors, constitutes not only a 

historical legacy, but also a horizon of inspiration for the Christian education 

today and in the future. 

Keywords: Patristic pedagogy, the Three Holy Hierarchs, Romanian Confessor 

Saints, character education, confession, spiritual resilience;  

 

INTRODUCERE 

Sfinții Mărturisitori ai neamului românesc reprezintă una dintre cele mai luminoase 

expresii ale sintezei dintre credință, cultură și educație moral-duhovnicească, fiind, totodată, 

conștiința vie a unui popor, în speță, cel român, care a învățat să-și apere libertatea interioară 

prin jertfă și adevăr. Într-o epocă în care ideologiile totalitare au încercat să-l dezrădăcineze 

pe om de Dumnezeu, acești trăitori ai credinței strămoșești, cum este definită credința 

creștină ortodoxă în raport cu ființa neamului românesc, au devenit „chipuri de foc”, adică 

martori autentici ai puterii harului și ai pedagogiei iubirii hristice. Prin trăirea lor, prin 

cuvântul rostit și prin suferința asumată, ei au reînnoit în istoria românească sensul formării 

spirituale, ca proces de devenire întru adevăr, libertate și comuniune. 

În vremurile actuale, când educația, la modul general, se confruntă cu provocări 

legate de pierderea reperelor morale, de criza sensului și de individualismul exacerbat, Sfinții 

Mărturisitori redevin repere formative majore. Ei ne arată că adevărata educație este un act de 

credință și de iubire, o chemare la responsabilitate și la transformarea lumii prin bine, frumos 

și adevăr, care, la rândul lor, aduc pace, îngăduință și solidaritate între oameni și, implicit, 

popoare. Astfel, prezența lor în memoria Bisericii Ortodoxe din România și în cultura 

educațională contemporană românească nu are doar valoare comemorativă, ci și rol normativ 

și inspirator, întrucât ei oferă modele de curaj etic, de comuniune, de discernământ și de 

slujire dezinteresată, care pot fi integrate în educația religios-duhovnicească și moral-civică a 

tinerilor. 

Prin viața lor, prin suferința asumată și prin fidelitatea față de Domnul Iisus Hristos, 

Fiul lui Dumnezeu și singurul Mântuitor al lumii, acești oameni desăvârșiți, fie ei bărbați sau 

femei, de diferite vârste sau categorii sociale și intelectuale, au păstrat vie flacăra Ortodoxiei 

și demnitatea spiritului românesc. Prin mărturiile din viețile lor, identitatea națională și cea 

eclezială se întâlnesc organic, astfel încât, credința nu mai reprezintă o simplă apartenență 

religioasă sau confesională, ci principiul creator al culturii și educației românești. Ei au reușit 

să transforme istoria suferinței într-o școală a sfințeniei, cu rezultatul că experiența lor 

mărturisitoare a devenit un act de formare a conștiinței colective. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 51 

Pentru generațiile de astăzi, aflate într-un climat de hiper-informație, însă, adesea 

lipsit de sens, viața mărturisitorilor credinței în Dumnezeu, trăitori ai valorilor perene ale 

umanității, fondate pe Revelația dumnezeiască, reprezintă un antidot pedagogic, căci pildele 

lor de viață arată că educația nu înseamnă doar acumulare de cunoștințe, ci, în primul rând, 

formarea unei conștiințe morale și spirituale, implicit cu valențe civice, capabilă de 

discernământ și fidelitate. 

Dacă în secolul al IV-lea, Sfinții Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Ioan Gură de Aur și 

Grigorie Teologul au pus bazele unei educații integrale1, care cuprinde triada minte, inimă și 

voință2, în secolul al XX-lea, mărturisitorii români au confirmat actualitatea acestui ideal într-

un context ostil, devenind ei înșiși „chipuri de foc și cuvânt”3, adică modele de formare prin 

jertfă și adevăr. 

De precizat că atât secolul al IV-lea, cât și secolul al XX-lea poartă caracteristicile 

unor schimbări radicale de paradigmă, adică de momente de criză și renaștere spirituală, în 

care credința a fost nevoită să se exprime prin mărturisire curajoasă și prin educație moral-

duhovnicească. Astfel, secolul al IV-lea reprezintă una dintre cele mai dinamice și decisive 

perioade din istoria Bisericii creștine. Este epoca în care Creștinismul trece de la statutul de 

religie persecutată la religie recunoscută4 și, apoi, oficială a Imperiului Roman5, dar și 
 

* Faculty of Orthodox Theology and Educational Sciences, “Valahia” University of Târgoviște & Doctoral 

School of Theology, “1 December 1918” University of Alba Iulia, Romania. 

** Doctoral School of Theology, “1 December 1918” University of Alba Iulia, Romania. 
1 Vezi Ion-Marian Croitoru, „Mesaje ale Sfinților Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Grigorie Teologul și Ioan Gură 

de Aur pentru lumea contemporană”, în Almanah bisericesc. Teologie, cultură, istorie, misiune creștină, 2019, 

Editura Arhiepiscopiei Târgoviștei, Târgoviște, 2018, pp. 201-225; ibidem, dar sub formă revizuită, în Revista 

Românească de Studii Axiologice 1/2 (2020), pp. 14-35 (https://doi.org/10.26520/rrsa2020.1.2.14-35); pentru 

traducerea în limba engleză vezi idem, „Messages of the Three Holy Hierarchs Basil the Great, Gregory the 

Theologian, and John Chrysostom for the contemporary world”, în Icoana credinței. International Journal of 

Interdisciplinary Scientific Research 12/6 (June 2020), pp. 37-56 (https://doi.org/10.26520/icoana.2020.12.6.37-

56).  
2 De menționat că această triadă, nuanțată sub forma minte, inimă, mâini, dar având ca fundament tot învățătura 

creștină, adică Revelația dumnezeiască, a fost lansată și în secolul al XIX-lea, de către Johann Heinrich 

Pestalozzi (1746-1827), pedagog elvețian și reformator al educației, vezi Ion Croitoru, alias Marian Croitoru, 

„Reevaluation of a Pedagogical Concept: Education through Head, Heart and Hands”, în Polytechnic University 

of Bucharest, Department of Education for Teaching Career and Social Sciences, 3th International Conference 

Modernity and competitiveness in Education, Bucharest, May 31, 2014, pp. 1-19 [CD (extended paper)]; pentru 

ediția în limba română vezi idem, Reevaluarea unui concept pedagogic: educaţia prin minte, inimă şi mâini”, în 

Almanah bisericesc 2015. Teologie, cultură, istorie, misiune creştină, Editura Arhiepiscopiei Târgoviştei, 

Târgovişte, 2014, pp. 290-301. 
3 Metafora „chipuri de foc” exprimă, în limbaj duhovnicesc, realitatea transfigurării omului, prin lucrarea 

Sfântului Duh, Care arde impuritatea și aprinde în suflet flacăra iubirii dumnezeiești. În limbajul simbolistic al 

Ortodoxiei, focul nu desemnează distrugerea, ci puterea creatoare și purificatoare a harului dumnezeiesc 

necreat. Dumnezeu însuși Se descoperă ca foc [„Dumnezeul nostru este foc mistuitor (Evrei 12, 29)”], dar acest 

foc nu distruge, ci curăță și luminează. Din punctul de vedere al antropologiei creștine ortodoxe, „chipul de foc” 

îl simbolizează pe omul care, luminat de către Sfântul Duh, devine el însuși lumină, cu alte cuvinte, o icoană vie 

a energiilor necreate. Prin extensie, respectiva metaforă îi desemnează pe Sfinții Bisericii, fie ei Mucenici, 

Mărturisitori, Cuvioși etc., purtând în ei transformarea, prin lucrarea Sfântului Duh, în lumină, devenind, astfel, 

modele de iubire vie și autentică. Referința metaforei respective la „cuvânt” desemnează instrumentul la care 

fac apel cei ajunși la sfințenie, pentru a le comunica celor din jurul lor propria lor experiere a vieții sfânt-

duhovnicești. Reîntregirea metaforei sub forma „chipuri de foc și cuvânt” semnifică materializarea pedagogiei 

mărturisirii: focul credinței aprinde suflete, iar cuvântul le formează, transfigurând suferința în înțelepciune și 

libertatea interioară în comuniune cu Dumnezeu. 
4 În 311, prin edictul de toleranță al lui Galeriu (305-311), credința creștină devine tolerată oficial, iar prin 

edictul de la Milano al Sfântului Împărat Constantin cel Mare (306-337), în 313, credința creștină devine religie 

https://doi.org/10.26520/rrsa2020.1.2.14-35
https://ro.wikipedia.org/wiki/Pedagog
https://ro.wikipedia.org/wiki/Elve%C8%9Bia
https://ro.wikipedia.org/wiki/Educa%C8%9Bie


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 52 

momentul în care Biserica se confruntă cu provocări teologice, culturale și morale fără 

precedent. Această perioadă de mari prefaceri politice, spirituale și intelectuale a fost numită, 

pe drept cuvânt, „veacul de aur al Părinților Bisericii”, iar punctul de reper îl constituie 

figurile Sfinților Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Grigorie Teologul și Ioan Gură de Aur, 

personalități care au unit erudiția clasică cu sfințenia și au dat formă unei pedagogii creștine 

universale. Prin contribuțiile lor, se conturează, încă din același secol al IV-lea, pentru prima 

dată, ideea unei pedagogii creștine coerente, care înlocuiește idealul formării retorice (paideia 

elină) cu idealul formării morale și spirituale a omului, având ca reper dobândirea mântuirii 

personale și realitatea stărilor vieții sfânt-duhovnicești, adică de curățire, de sfințire și de 

îndumnezeire. Dacă în lumea antică, pe de o parte, scopul educației era kalokagathia 

(καλοκαγαθία), adică formarea omului frumos și virtuos, în sens civic, în Creștinism, pe de 

altă parte, scopul educației poartă amprenta conceptului de filocalie (φιλοκαλία), adică de 

iubire a Frumosului, Care este Dumnezeu, Cel Care l-a creat pe om după chipul Său și l-a 

chemat la asemănarea cu El, după harul dumnezeiesc necreat. În acest context, Sfinții Trei 

Ierarhi devin întemeietorii unui nou model educativ: omul nu mai este definit prin statut 

social sau prin rațiune autonomă, ci prin chipul lui Dumnezeu din el și prin chemarea la 

dobândirea stărilor vieții sfânt-duhovnicești. 

De aceea, secolul al IV-lea constituie o epocă de fondare a civilizației creștine, în 

care Sfinții Trei Ierarhi au devenit nu doar apărători ai dreptei credințe, ci și arhitecți ai unei 

pedagogii universale, fundamentată, însă, pe învățătura creștină. Ei au unit focul credinței cu 

lumina rațiunii, cuvântul inspirat cu fapta iubirii, transformând demersul obținerii desăvârșirii 

duhovnicești în educație, iar educația, ancorată la acest fundament, în cale spre sfințenie. Prin 

ei, Biserica a dat dovadă că a mărturisi credința înseamnă a forma oameni, iar a educa în 

Domnul Iisus Hristos înseamnă a mărturisi Adevărul. Prin urmare, secolul al IV-lea nu este 

doar epoca de aur a teologiei creștine ortodoxe, ci și epoca de aur a pedagogiei creștine, 

constituind o perioadă al cărei ecou răsună, până astăzi, în viața Sfinților Mărturisitori ai 

neamului românesc, dar și ai altor neamuri de aceeași credință. 

Printr-un arc peste timp, secolul al IV-lea și secolul al XX-lea reprezintă două epoci 

de foc și de cuvânt, altfel spus, două veacuri în care credința în Dumnezeu, așa cum El însuși 

S-a descoperit pe Sine, a fost apărată nu prin arme, ci prin lumină și mărturisire, adică prin 

starea de sfințenie și puterea cuvântului. Astfel, Sfinții Trei Ierarhi au pus temelia pedagogiei 

mărturisirii, iar Sfinții Mărturisitori români au dovedit actualitatea și lucrarea ei. Sfinții Trei 

Ierarhi au mărturisit credința creștină în contextul disputelor doctrinare și al presiunilor 

imperiale: Sfântul Vasile cel Mare a apărat dumnezeirea Sfântului Duh, Sfântul Grigorie 

Teologul a susținut dreapta credință în Sfânta Treime, iar Sfântul Ioan Gură de Aur a fost 

exilat pentru curajul său moral și predica împotriva corupției. Sfinții Mărturisitori români 

(Părinții Dumitru Stăniloae, Arsenie Boca, Arsenie Papacioc, Gheorghe Calciu-Dumitreasa, 

Constantin Galeriu etc., cărora li se alătură și mireni, precum Ioan Ianolide, Valeriu Gafencu 

ș.a.)6 au mărturisit aceeași credință, dar într-un alt context, prin suferințe și chinuri în 
 

legală (religio licita), acordându-se, prin ultimul edict menționat, libertate religioasă tuturor cultelor din 

Imperiul Roman. 
5 În 380, prin edictul de la Tesalonic, promulgat de către împăratul Teodosie I sau cel Mare (379-395), în 380, 

credința creștină, sub forma ei ortodoxă, devine religie oficială a Imperiului Roman. 
6 Unii dintre ei au fost trecuți, ca cinstire, în calendarul Bisericii Ortodoxe de către Patriarhia Română, la 11-12 

iulie 2024 și, respectiv, 4 februarie 2025 [Sfântul Cuvios Mărturisitor Sofian de la Antim (16 septembrie), 

Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae (4 octombrie), Sfântul Preot Mucenic Constantin Sârbu (23 

octombrie), Sfântul Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop (28 noiembrie), Sfântul Preot Mărturisitor Ilie 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 53 

închisori, prin cuvântul rostit în predici sau scrisori, prin rezistența morală și spirituală în fața 

regimului comunist ateu7. În concluzie, secolul al IV-lea a fost timpul formulării credinței, cu 

alte cuvinte, vremea enunțării dogmei și a conturării pedagogiei patristice, iar secolul al XX-

lea a constituit epoca mărturisirii credinței, altfel spus, vremea jertfei și a pedagogiei 

rezistenței morale și spirituale. 

Sfinții Mărturisitori ai neamului românesc nu pot fi priviți doar ca figuri izolate ale 

unei perioade de prigoană, ci ca temelii ale culturii și educației spirituale privind integritatea 

ființei acestui neam. Prin scrierile și cuvântările lor, ei au îmbogățit, cu precădere, literatura 

teologică românească și au reiterat limbajul credinței în contextul epocii lor, fără să-l 

diminueze sau să-l altereze, adică l-au evidențiat la nivelul în care unește profunzimea și 

corectitudinea dogmatică cu experiența existențială. De altfel, educația creștină autentică nu 

poate ignora experiențele formative ale sfințeniei, datorită faptului că Sfinții Mărturisitori 

întruchipează o teologie trăită, cu alte cuvinte, experierea vieții sfânt-duhovnicești, cu cele 

trei stadii ale ei, curățire, luminare și îndumnezeire, prin care se pot aduce răspunsuri 

concrete la întrebările esențiale ale omului contemporan, de felul „cine sunt eu?”, „care este 

sensul suferinței?”, „cum pot rămâne fidel valorilor mele în fața presiunilor lumii?” etc. 

În contextul actual al globalizării și secularizării, redescoperirea acestor modele 

devine nu doar un exercițiu de memorie spirituală, ci un act educativ de reîntemeiere: 

formarea omului care îmbină credința cu rațiunea, cultura cu rugăciunea, libertatea cu 

responsabilitatea. 

 

1. PEDAGOGIA MĂRTURISIRII LA SFINȚII TREI IERARHI, CALE SPRE 

ZIDIREA PRIN CUVÂNT, TRĂIREA VIRTUȚILOR ȘI LUMINAREA 

DUHOVNICEASCĂ 

În viziunea comună a Sfinților Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Grigorie Teologul și Ioan 

Gură de Aur mărturisirea (ὁμολογία) este actul prin care omul participă la adevărul 

dumnezeiesc și devine martor al Mântuitorului Iisus Hristos în lume. Ea nu se reduce la 

rostirea verbală a credinței, ci desemnează o atitudine integrală de fidelitate, un mod de a trăi 

și de a învăța în Adevăr și pentru Adevăr, Care este Domnul Iisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu 

întrupat la „plinirea vremii (Gal. 4, 4)”. 

Așadar, faptul de a mărturisi nu indică doar declarația de credință, ci întreaga viață, 

adusă ca mărturie, căci „lucrarea misionară a celor Trei Ierarhi dusă cu cuvântul, cu fapta și 

cu scrisul, este unul din capitolele cele mai strălucite ale vieții lor; prin această lucrare, ei au 

scăpat Biserica de primejdia fărâmițării și a degenerării ei într-un conglomerat de secte”8. 

Potrivit experierii Sfinților Trei Ierarhi, această viață, trăită ca mărturisire și mărturie, 

presupune un dublu dinamism, adică, pe de o parte, mărturisirea interioară,  în sensul de 
 

Lăcătușu (22 iulie), Sfântul Preot Mucenic Liviu Galaction de la Cluj (8 martie), Sfântul Cuvios Mucenic 

Visarion de la Lainici (10 noiembrie), Sfântul Preot Mucenic Ilarion Felea (18 septembrie), Sfântul Preot 

Mucenic Alexandru din Basarabia (8 august)], ceilalți, deloc puțini la număr, așteptând proclamarea oficială ca 

Sfinți, deși, în evlavia poporului român binecredincios se bucură de respectiva cinstire.  
7 Regimul comunist în România a durat din 1947 până în 1989, cunoscând două perioade: 1) cea stalinistă, sub 

conducerea președintelui Gheorghe Gheorghiu-Dej (1947-1965); cea național-comunistă, sub conducerea 

președintelui Nicolae Ceaușescu (1965-1989). Ambele perioade au fost caracterizate prin regim totalitar, 

suprimarea multor libertăți, colectivizare agricolă, naționalizarea proprietății și cenzură.  
8 Pr. Ioan G. Coman, „Idei misionare, pastorale și sociale înnoitoare la Sfinții Trei Ierarhi”, în Studia Basiliana, 

vol. 2, Sfântul Vasile cel Mare – închinare la 1630 de ani, tipărită cu binecuvântarea Preafericitului Părinte 

Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura Basilica, București, 2009, p. 538. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 54 

convertire lăuntrică și formare a inimii și a conștiinței9, iar pe de altă parte, mărturisirea 

exterioară, altfel spus, proclamarea și apărarea Adevărului prin cuvânt și faptă, chiar cu prețul 

suferinței și al primirii cununii muceniciei10. 

Prin urmare, mărturisirea este o formă de comuniune cu Domnul Iisus Hristos, Cel 

Care S-a numit pe Sine „Calea, Adevărul și Viața (Ioan 14, 6)”. Ea este, totodată, o lucrare 

pedagogică a Sfântului Duh, prin care omul este educat în acuratețea adevărurilor de credință, 

pentru ca, prin exemplul personal, să-i educe și pe ceilalți. 

Pentru Sfinții Trei Ierarhi, credința nu se poate despărți de formarea morală și 

săvârșirea faptelor bune, astfel că mărturisirea implică responsabilitatea educării propriei 

persoane și a comunității în lumina Adevărului. 

Așadar, Sfântul Vasile cel Mare definește mărturisirea ca manifestare a credinței prin 

fapte. În Scrisoarea către Amfilohie, Sfântul Vasile cel Mare afirmă că „învățătura despre 

felul în care trebuie să trăiască creștinul n-are nevoie atât de mult de cuvinte, cât mai ales de 

pilda zilnică”11, iar în Regulile morale, același Sfânt Părinte arată că adevărata mărturisire 

este o lucrare a virtuții, căci starea de a trăi în curăție, cumpătare și dreptate înseamnă a 

proclama, prin faptă, Evanghelia12. 

În schimb, la Sfântul Grigorie Teologul întâlnim accentuarea dimensiunii interioare 

și contemplative a mărturisirii. În Cuvântarea a II-a (Apologică), Sfântul Grigorie Teologul 

susține, pe baza unei experieri personale, că teologul autentic este „cel care se roagă și se 

curăță înainte de a vorbi despre Dumnezeu”13. În convingerea acestui Sfânt Părinte, bazată pe 

experiere personală, mărturisirea nu reprezintă doar apărarea învățăturii Bisericii, ci și 

expresia unei cunoașteri mistice, în care sufletul, luminat de către Sfântul Duh, devine organ 

al Adevărului14. 
 

9 Conform Sfântului Ioan Gură de Aur, „la început, credința este o faptă a gândului nostru cel bun, este o 

ascultare a unei chemări; mai târziu însă, după ce credința a fost întemeiată în sufletul nostru, avem nevoie de 

ajutorul Duhului, ca să rămână credința neclintită și nestrămutată” (Sfântul Ioan Gură de Aur, Despre 

schimbarea numelor. Despre răbdare. Despre milostenie. Despre tăria credinței. Despre propovăduirea 

Evangheliei și alte omilii, traducere din limba greacă veche și note de Pr. prof. Dumitru Fecioru, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2006, pp. 272-273). 
10 În acest sens, Sfântul Ioan Gură de Aur nota: „Dacă tu crezi, toate suferă-le, iar dacă nu suferi, este dovada că 

nu crezi. [...] Deci, cel ce crede, toate le suferă. Așadar, credința se arată prin fapte” (Sfântul Ioan Gură de Aur, 

Comentariile sau Explicarea Epistolei I către Tesaloniceni, omilia I, în volumul Comentariile sau explicarea 

Epistolei către Coloseni, I și II Tesaloniceni a Sfântului Apostol Pavel, traducere din limba elină, ediția de 

Oxonia, 1855, de Arhim. Theodosie Athanasiu, București, 1905, p. 161), căci mucenicii sunt, după același Sfânt 

Părinte, „ca niște oameni de oțel, care [...] stăruiau cu bărbăție și cu îndrăzneala cuvenită lor în mărturisirea 

credinței, rămâneau nezdruncinați de-a lungul tuturor caznelor și arătau cu strălucire bărbăția lor și harul lui 

Dumnezeu” (idem, „Cuvânt de laudă la toți Sfinții din toată lumea care au suferit mucenicia”, II, în idem, 

Predici la sărbători împărătești și cuvântări de laudă la sfinți, traducere din limba greacă și note de Pr. prof. 

Dumitru Fecioru, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2002, p. 

528). 
11 Sfântul Vasile cel Mare, Epistole, Epistola 150 către Amfilohiu, IV, traducere din limba greacă de T. 

Bodogae, revăzută de Prof. Dr. Tudor Teoteoi, col. Părinți și Scriitori Bisericești (PSB, serie nouă), vol. 3, 

Editura Basilica, București, 2010, p. 238. 
12 Sfântul Vasile cel Mare evidențiază faptul că „cel care urmează Evangheliei trebuie să se curățe, mai întâi, de  

toată întinăciunea trupului și a duhului, pentru ca, astfel, să se facă bineplăcut lui Dumnezeu prin faptele 

sfințeniei” [Sfântul Vasile cel Mare, Scrieri. Partea a doua. Asceticele, Regulile morale, 2, traducere, 

introducere, indici și note de Prof. Iorgu D. Ivan, PSB (serie veche), vol. 18, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1989, p. 103]. 
13 Sfântul Grigorie de Nazianz, Cuvântări teologice, Cuvântarea a II-a despre Dumnezeu, I, traducere din limba 

greacă de pr. Gh. Tilea și Nicolae Barbu, Editura Herald, București, 2008, p. 79. 
14 Vezi Sfântul Grigorie de Nazianz, Cuvântări teologice, Cuvântarea I despre Dumnezeu, III, p. 71. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 55 

Aflându-se în consonanță cu cei doi Sfinți Părinți citați mai sus, Sfântul Ioan Gură 

de Aur pune accent pe mărturisirea prin cuvânt și educație moral-duhovnicească, deoarece a-

L mărturisi pe Domnul Iisus Hristos înseamnă a-L recunoaște în aproapele și a-L face 

cunoscut prin faptele iubirii. Din acest motiv, Sfântul Părinte vedea mărturisirea ca pe o 

școală a virtuții, în care cultivarea credinței în Dumnezeu, potrivit Revelației dumnezeiești, 

este începutul, iar formarea moral-duhovnicească constituie dovada trăirii acestei credințe. În 

acest sens, îndemnul Sfântului Ioan Gură de Aur este ca „să ne îngrijim [...] să ia naștere 

numai virtuțile, iar virtuțile, la rândul lor, să dea naștere unor cetățeni virtuoși, nu vicioși”15, 

întrucât este „nevoie de un mod de viețuire [creștinesc], nu de cuvinte; [trebuie] deprinderi 

[virtuoase], nu subtilități și sofisticării intelectuale; [este nevoie] de fapte, nu de vorbe”16. 

Astfel, „Sfântul Ioan Gură de Aur spune că pentru a fi omul autentic și a străluci lumina lui 

înaintea oamenilor, după porunca Evangheliei, este necesar ca viața lui să fie conformă cu 

dogmele, iar dogmele să propovăduiască viața. Căci credința fără fapte moartă este, iar 

faptele fără de credință moarte sunt”17. 

Astfel, în gândirea și, implicit, viețuirea Sfinților Trei Ierarhi, mărturisirea devine un 

proces educativ integral, conform căruia formarea omului interior, prin tot cuprinsul vieții 

sfânt-duhovnicești, se împletește cu cea a omului social, prin vindecarea lui interioară, căci, 

vindecat fiind, un asemenea om devine un terapeut pentru cei din jurul său, acest fapt 

reprezentând și scopul social al Ortodoxiei18, așa încât fiecare creștin este chemat să devină 

„pedagog al credinței” în Dumnezeu Cel revelat19, prin propria lui trăire a vieții sfânt-

duhovnicești, cu cele trei stadii caracteristice, amintite, de câteva ori, și anterior (curățire, 

luminare și îndumnezeire).  

În dimensiunea ei pastorală și comunitară, mărturisirea creștină ortodoxă 

construiește conștiințe, creează solidaritate nu doar între cei de aceeași credință, ci și cu cei 

de alte manifestări religioase, implicând, însă, respectul cuvenit, și formează caractere, prin 

raportarea la mărturisirea Domnului Iisus Hristos, ca Fiul lui Dumnezeu și singurul Mântuitor 

al lumii, pe Care Sfinții Trei Ierarhi L-au cinstit și L-au urmat, dar și Sfinții Mărturisitori 

români, căci prin El, mărturisirea de credință, prin cuvânt și fapte, devine participare la 
 

15 Sfântul Ioan Gură de Aur, „Despre slava deșartă și despre cum trebuie să își crească părinții copiii”, în  

Clement Alexandrinul, Sfântul Vasile cel Mare, Sfântul Ioan Gură de Aur, Sfântul Grigorie Teologul, Fericitul 

Ieronim, Fericitul Augustin, Scrieri cu tematica pedagogică, traducere din limba greacă și introducere de Ierom. 

Policarp Pîrvuloiu, PSB (serie nouă), vol. 16, Editura Basilica, București, 2016, p. 367. 
16 Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilia XXI din Comentariul la Epistola către Efeseni, apud Sfântul Ioan Gură de 

Aur, Cuvinte despre creșterea copiilor, traducere din limba greacă veche de pr. Marcel Hancheș, Editura 

Sophia, București, 2021, p. 166. 
17 Croitoru, Mesaje ale Sfinților Trei Ierarhi, p. 211. 
18 Vezi Pr. Ioan Romanidis, Teologia patristică, traducere din limba greacă, note, completări bibliografice și 

postfață de Ion Marian Croitoru, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2012, pp. 42-44. 
19 A fi „pedagog al credinței” în Dumnezeu Cel revelat înseamnă a fi dascăl al modului patristic de gândire și de 

viețuire în Domnul Iisus Hristos, mod denumit în limba greacă πατερικὸν φρόνημα (patericón frónima). În 

contextul lumii contemporane, marcată de relativism, secularizare și educație fragmentată, figura pedagogului 

credinței devine mai actuală ca oricând. El este chemat să reunească ceea ce modernitatea a separat: adevărul și 

iubirea, cunoașterea și rugăciunea, libertatea și ascultarea, conștiința morală și cea civică, virtutea și 

despătimirea. În secolul al XX-lea, idealul pedagogului credinței a fost reînnoit și confirmat, dacă ne referim la 

regimul comunist din România, în condițiile dure ale prigoanei ideologice comuniste. Sfinții Mărturisitori 

români, fie ei preoți, teologi, monahi și laici, bărbați sau femei, tineri sau tinere, au devenit pedagogi nu prin 

manuale, ci prin viață, nu prin cuvânt liber, ci prin tăcerea plină de har a suferinței. De la Sfinții Trei Ierarhi, 

care au format lumea creștină din secolul al IV-lea, până la Sfinții Mărturisitori români, care au luminat 

întunericul secolului al XX-lea, pedagogul credinței rămâne chipul viu al educației sfințitoare: un om de foc și 

de cuvânt, în care arde iubirea de Dumnezeu și iubirea de om. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 56 

iconomia mântuirii omului, care, luminat de către Sfântul Duh, ajunge de la chipul lui 

Dumnezeu la asemănarea cu El20 și, printre altele, voce a Adevărului. Dacă chipul, prin 

extensie, icoana arată, ilustrează, evidențiază, în schimb, vocea vestește. Vocea Adevărului 

desemnează misiunea profetică a Bisericii și a fiecărui creștin, chemat să fie mărturisitor al 

Cuvântului. 

Se cuvine precizat că Adevărul, conform Revelației dumnezeiești, nu este o idee 

abstractă, nici un concept, ci o Persoană, adică Fiul lui Dumnezeu întrupat și Mântuitorul 

lumii, Domnul Iisus Hristos, Care a mărturisit despre Sine că El însuși este „Calea, Adevărul 

și Viața (Ioan 14, 6)”. Această declarație a Mântuitorului, fără de echivalent în istoria 

manifestărilor religioase, constituie o auto-identificare ontologică, nu doar morală sau 

doctrinară, deoarece afirmația „Eu sunt” de la Ioan 14, 6 trimite la numele lui Dumnezeu, 

descoperit lui Moise, în Vechiul Testament, și consemnat la Ieșire 3, 14: „Eu sunt Cel ce 

sunt”. În felul acesta, învățăturile Mântuitorului se diferențiază radical de orice altă tradiție 

spirituală. Adevărul nu este doar arătat, ci Se dezvăluie pe Sine, prin Revelație dumnezeiască. 

De aceea, dacă cineva își dorește să fie vocea Adevărului, acest fapt înseamnă a-L mărturisi 

pe Domnul Iisus Hristos în lume, prin cuvântul rostit, prin scris, prin exemplul vieții 

personale, prin ținută morală și civică. Pe baza acestui fundament, Sfinții Mărturisitori 

români au fost, mai ales în timpul regimului comunist, vocile Adevărului într-o lume a 

minciunii ideologice. Astfel, predicile Părintelui Constantin Galeriu, mărturisirile Părintelui 

Arsenie Papacioc, scrierile Sfântului Părinte Dumitru Stăniloae, mărturiile din temniță ale lui 

Ioan Ianolide și Valeriu Gafencu, la care pot să fie adăugate nenumărate exemple, sunt forme 

contemporane ale acelorași „voci ale Adevărului”, care au răsunat, odinioară, în secolul al IV-

lea, prin gurile Sfinților Trei Ierarhi 

Așadar, prin Sfinții ei, Biserica i-a arătat lumii că educația creștină ortodoxă nu 

constă doar în a-l învăța pe om despre Dumnezeu, ci în a-i arăta modul de viață prin care el 

trăiește starea de devenire de la chip la asemănarea cu El, adică o icoană desăvârșită, pentru 

ca să fie o voce a iubirii Sale în lume. 

 

2. CHIPURI PILDUITOARE ALE MĂRTURISIRII CREȘTINE ORTODOXE ÎN 

ROMÂNIA 

„Bucurați-vă, Sfinților Mărturisitori,  

care în temniță Golgota neamului românesc ați suit!” 

(din Icosul I al Acatistului Sfinților Români din Închisori21) 

Anul 2025 a fost consacrat de către Sfântul Sinod al Bisericii Ortodoxe Române 

ca An omagial al Centenarului Patriarhiei Române și An comemorativ al duhovnicilor și 
 

20 De unde și expresia, folosită în dreptul omului, de „icoană a Cuvântului”, prin analogia termenilor „chip” și 

„icoană”, prin provenienaț lor comună în limba română din limba greacă (εἰκών / icón). Așadar, expresia 

„icoană a Cuvântului” sau „chip” al Cuvântului trimite la taina fundamentală a antropologiei creștine: omul a 

fost creat, bărbat și femeie, „după chipul lui Dumnezeu” (Fac. 1, 27), iar prin întruparea Fiului lui Dumnezeu, 

Cuvântul sau Logosul Său, acest chip este reînnoit (Evrei 1, 1-3). Prin urmare, omul desăvârșit, sfântul, dascălul 

duhovnicesc este nu doar icoană a Cuvântului, ci și asemănare a Cuvântului, deoarece viața lui reflectă, 

asemenea unei oglinzi curate, prezența și lucrarea harului Sfântului Duh în și prin Domnul Iisus Hristos. Pentru 

Sfinții Mărturisitori români, această lucrare duhovnicească le-a devenit realitate, prin trăirea lor în temnițe și în 

suferință, adică chiar în locurile unde nu mai puteau vorbi liber, dar trăiau starea de icoane vii ale Mântuitorului 

Iisus Hristos. Chipurile lor, liniștite în mijlocul durerii, au fost adevărate lecții de credință și de trăire profundă a 

ei. 
21 Acatistul Sfinţilor Mucenici români din închisori , disponibil la https://manastirea.petru-

voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/ (accesat la 04.10.2025). 

https://manastirea.petru-voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/
https://manastirea.petru-voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 57 

mărturisitorilor ortodocși români din secolul al XX-lea22. Această dublă consacrare nu 

privește doar trecutul neamului românesc și al Bisericii sale, ci îi invită pe cei contemporani, 

indiferent de neam și convingere confesională sau religioasă, dar viețuitori în același spațiu 

carpato-danubiano-pontic, numit România, la o redescoperire a sensului spiritual și educativ 

al istoriei recente. Astfel, respectiva consacrare unește două dimensiuni complementare ale 

vieții Bisericii Ortodoxe din România: dimensiunea instituțională, care dă mărturie despre 

maturitatea organizării bisericești a românilor creștini ortodocși, și dimensiunea personală, 

care aduce repere pentru toate generațiile, prin exemplul viu al celor care au transformat 

suferințele și chinurile, nedreptățile și inechitățile în răbdare și sfințenie. 

Secolul al XX-lea s-a remarcat ca o epocă a contrastelor dramatice: pe de o parte, 

progres tehnologic și științific fără precedent, iar pe de altă parte, experiența totalitarismelor, 

a războaielor și a suferinței. În acest context, faptul experierii credinței creștine ortodoxe a 

fost pus, în dreptul românilor, la grea încercare, deoarece regimul comunist a încercat să 

reducă faptul religios, în general, la tăcere, adică să îngrădească libertatea spirituală și să 

înlocuiască educația duhovnicească și moral-religioasă cu ideologia materialistă, pricini 

pentru care, având în vedere același secol amintit mai sus, se poate afirma că a constituit o 

perioadă în care poporul român a fost supus unei teribile încercări a trăirii credinței sale 

strămoșești, identificată, de două milenii, cu credința creștină ortodoxă.  

Această perioadă de întuneric a fost, însă, și una de lumină interioară, în care 

Dumnezeu și-a descoperit Sfinții. În temnițele de la Aiud, Pitești, Gherla, Târgu Ocna, Jilava 

etc., în lagărele de muncă și în exil, s-au născut noile chipuri de foc, adică acei oameni care 

au trăit Evanghelia și în care harul dumnezeiesc lucrează vizibil, fără a le distruge firea, ci 

luminând-o. Mărturisirea lor nu a fost una teoretică, ci existențială, prin care au transformat 

suferința în rugăciune, detenția în cateheză, iar moartea în lumină. Prin viața și suferința lor, 

au reînnoit modelul Sfinților Trei Ierarhi, demonstrând că educația creștină este, în esență, o 

formă de mărturisire. Astfel, prigoana a devenit școală duhovnicească, iar închisoarea chilie 

și, mai mult, academie a credinței. 

De aceea, prin proclamarea anului 2025, cu dubla lui consacrare, menționată mai 

sus, Sfântul Sinod îi invită pe credincioșii creștini ortodocși români să redescopere rolul 

formativ al Bisericii nu doar în viața personală, ci și în cea comunitară. Această temă are o 

profundă semnificație educațională: credința nu se transmite prin teorie, ci prin exemplu, prin 

modele vii, prin cuvânt inspirat de Sus și prin jertfă.  

Duhovnicii și mărturisitorii români devin, în contextul social-politic și, implicit, 

educativ al societății românești, repere pedagogice pentru omul contemporan, aflat, mai mult 

decât oricând, în dilema dintre credință și confuzie, libertate și relativism. Prin exemplul lor, 

ei învață că educația moral-religioasă și duhovnicească se fundamentează pe adevăr, iubire și 

responsabilitate, raportate la Revelația dumnezeiască, făcută cunoscută prin cele două organe 

Sfânta Scriptură și Sfânta Tradiție; că formarea sufletului este imposibilă fără rugăciune și 

fără exemplul personal; precum și că sfințenia nu este un ideal îndepărtat, ci o chemare 

adresată fiecăruia, spre trăirea ei ca realitate încă din această viață. 

Într-o epocă dominată de tehnologie, informație și competiție, mărturisitorii 

credinței creștine ortodoxe le reamintesc celor de aceeași credință cu ei că adevărata 

înțelepciune este comuniunea cu Dumnezeu și că educația fără raportarea la adevărurile 
 

22 Actul de proclamare a Anului omagial și comemorativ 2025, disponibil la https://basilica.ro/actul-de-

proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/ (accesat la 04.10.2025). 

 

https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 58 

Revelației dumnezeiești devine stearpă. Așadar, anul 2025 nu este doar omagial sau 

comemorativ, ci formativ, fiind invitați noi, cei din societatea românească actuală, să 

redescoperim „școala sfințeniei”, în care cuvântul și tăcerea, rugăciunea și fapta, libertatea și 

jertfa se unesc într-o pedagogie a Sfântului Duh. Mai mult, se poate afirma că anul 2025 

devine un manifest al credinței active, o chemare la lumină, la mărturisire și la educația în 

duh creștin a noilor generații, pentru ca focul credinței aprins de către înaintașii românilor să 

nu se stingă, ci să lumineze mereu în inimile celor care caută Adevărul. 

 

2.1. Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae (1903–1993), îndemnător al urmării 

căii patristice pentru obținerea mântuirii 

Într-o epocă frământată de războaie, ideologii și crize de sens, printre fiii Bisericii 

Ortodoxe Române s-a ivit, prin pronia lui Dumnezeu, un om al luminii și al cuvântului, în 

persoana Sfântului Dumitru Stăniloae. Teolog, preot și duhovnic, profesor, traducător, 

mărturisitor al credinței și al iubirii, el a devenit una dintre cele mai remarcabile figuri ale 

Ortodoxiei universale din secolul al XX-lea. Opera și viața sa reprezintă o sinteză între 

credința trăită și gândirea teologică, între filocalie și rațiune, între răbdarea suferinței și 

frumusețea sfințeniei.  

De altfel, nu puțini sunt cei ce îl consideră pe Sfântul Dumitru Stăniloae ca unul 

dintre cei mai mari teologi ortodocși din secolul al XX-lea (Preafericitul Părinte Patriarh 

Daniel, teologul francez creștin ortodox Olivier Clément23 etc.). Această considerare 

evidențiază statura excepțională a Sfântului Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae atât în 

contextul teologiei creștine ortodoxe românești, cât și al celei universale, subliniindu-se, 

printre altele, recunoașterea internațională de care s-au bucurat personalitatea și opera sa. 

Născut în satul Vlădeni, județul Brașov (29 noiembrie 1903), Sfântul Dumitru 

Stăniloae († 4 octombrie 1993)24 și-a început, după absolvirea Liceului „Andrei Șaguna” din 

Brașov (1914-1922), parcursul studiilor superioare la Facultatea de Litere a Universității din 

București (doar un an), continuate, apoi, la Facultatea de Teologie din Cernăuți (1923-1927), 

unde a descoperit profunzimea și rigoarea gândirii teologice, obținând și titlul de doctor în 

Teologie (1928). A urmat studii de specializare la Atena (1927-1928, München și Berlin 

(1928-1929), Paris și Belgrad (1929). Ajunge profesor (1929-1946) și rector al Academiei 

Teologice din Sibiu (1936-1946), fiind transferat, ulterior, ca profesor, la Facultatea de 

Teologie Ortodoxă a Universității din București (1947-1973)25.  
 

23 † DANIEL, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, „Prefață”, în Ștefania Coșuleanu, Întâlnirea dintre persoană 

și persoană este lumină. Mărturii despre Părintele Dumitru Stăniloae la 30 de ani de la trecerea la Domnul, 

Editura Basilica, București, 2024, p. 5.   
24 A fost căsătorit cu Maria Mihu (4 octombrie 1930), având împreună trei copii, un băiat și două fete [primii 

doi au fost gemeni, Dumitru († 1931) și Mioara († 1945); Lidia († 2017)]. A fost hirotonit diacon (1931) și preot 

(1932). În 1990, a devenit membru corespondent al Academiei Române, iar din 1991 a fost membru titular.   
25 Pentru biografia Sfântului Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae a se vedea următoarele referințe bibliografice: 

Adrian Nicolae Petcu, Dicționarul clericilor și mirenilor ortodocși români mărturisitori în detenția comunistă 

(1945-1964), volum publicat cu binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 

Române, Editura Basilica, București, 2017, pp. 318-321; Părinții de ieri, Sfinții de azi. Proclamarea generală a 

canonizării celor 16 sfinți duhovnici și mărturisitori ortodocși români din secolul al XX-lea, 4 februarie 2025, 

volum realizat cu binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, de 

Editurile Patriarhiei Române [Pr. Mihai Hau, Consilier patriarhal] în colaborare cu Sectorul Cultură, Pictură și 

Restaurare al Patriarhiei Române [Dl. Răzvan-Mihai Clipici, Consilier patriarhal], Editura Basilica, București, 

2025, pp. 43-48; Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae: un nou rugător în cer, volum realizat cu 

binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, de Editurile Patriarhiei 

Române în colaborare cu Muzeul memorial „Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae”, Editura Basilica, 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 59 

Însă, ceea ce i-a definit întreaga viață nu a fost cariera universitară, ci căutarea 

necontenită a lui Dumnezeu și dorința de a face din trăirea creștină ortodoxă „o respirație a 

Duhului în om”26. Nu a fost lipsit de încercările vieții de familie27, dar nici de cele privind 

mărturisirea credinței creștine ortodoxe, într-un regim ateu. Astfel, în perioada comunistă, 

pentru fidelitatea față de această credință și pentru refuzul de a-și subordona cuvântul 

ideologiei, Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae a fost arestat și închis, între anii 

1958-1963, la Aiud. În suferință, el nu și-a pierdut crezul, ci, dimpotrivă, a transformat 

detenția într-o școală duhovnicească a tăcerii și a rugăciunii. După eliberare, a continuat să 

scrie și să predea, cu aceeași forță și seninătate, arătând că adevăratul teolog nu încetează 

niciodată să fie mărturisitor al Adevărului, chiar și în întuneric. 

Sfântul Dumitru Stăniloae este autorul unei opere impresionante, întinsă pe zeci de 

volume: tratate de dogmatică, studii despre Sfinții Părinți, eseuri despre spiritualitate și 

traduceri. Cea mai cunoscută dintre lucrările sale, Teologia Dogmatică Ortodoxă (în trei 

volume), este considerată una dintre cele mai complete sinteze teologice ortodoxe moderne. 

Totuși, lucrarea vieții sale rămâne Filocalia, care reprezintă o traducere românească 

monumentală a scrierilor filocalice grecești, în 12 volume, însoțită de comentarii și note 

explicative. Prin această operă, Sfântul Dumitru Stăniloae nu doar a tradus texte, ci a transpus 

în limba română sufletul rugător al Răsăritului creștin. El a redeschis drumul spre tradiția 

mistică și a arătat că înțelepciunea patristică nu este o teorie, ci un mod de viață. 

Învățătura dogmatică a Sfântului Dumitru Stăniloae se întemeiază pe trei piloni 

esențiali: comuniunea, în sensul că omul este chemat la un dialog de iubire cu Dumnezeu și 

cu semenii; îndumnezeirea, cu alte cuvinte, scopul omului este să ajungă de la starea după 

chipul lui Dumnezeu la starea după asemănarea cu El; frumusețea spirituală, altfel spus, 

sfințenia este forma supremă a educației și a libertății interioare28. Așadar, pentru el, teologia 

devine o pedagogie a iubirii: omul se formează în și prin comuniune, educația devine 

exercițiu de transfigurare, iar rațiunea, iluminată de către harul dumnezeiesc necreat, devine 

slujitoare a Sfântului Duh29. 

Suferința Sfântului Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae nu a fost doar una fizică, ci 

și una spirituală, și anume, aceea de a vedea credința marginalizată și valorile creștine 

prigonite. Dar el a răspuns nu prin revoltă, ci prin blândețea mărturisirii. În închisoare, își 

încuraja colegii prin rugăciune, prin tăcere și prin seninătate30. 

Prin această atitudine, Sfântul Dumitru Stăniloae a arătat lumii ce înseamnă trăirea 

sfințeniei, în secolul al XX-lea: nu izolare, ci jertfă, nu tăcere resemnată, ci tăcere plină de 

sens. De aceea, Biserica Ortodoxă Română îl cinstește, încă din timpul vieții sale pământești, 

ca pe un mărturisitor al credinței, un om care a unit cugetarea teologică cu focul iubirii 
 

București, 2025, pp. 20-64; Florin Duțu, Viața Părintelui Dumitru Stăniloae 1903-1993, Editura Floare Albă de 

Colț, București, 2015, pp. 35-42; Pr. Ciprian Florin Apetrei, „Crâmpeie din viaţa unui sfânt mărturisitor, 

Părintele Dumitru Stăniloae”, disponibil la https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-

sfant-marturisitor-parintele-dumitru-staniloae-191891.html (accesat la 04.10.2025). 
26 Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, tipărită cu binecuvântarea Preafericitului 

Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 32003, p. 104. 
27 Primii doi copii, gemenii, au trecut de mici la Domnul. 
28 Cf. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, I, pp. 297, 409-410.  
29 Pr. Ștefan Buchiu, Părintele Dumitru Stăniloae, teologul iubirii dumnezeiești, Editura Basilica, București, 

2022, pp. 195-196. 
30 Vezi Petcu, Dicționarul clericilor, p. 320; Duțu, Viața Părintelui Dumitru Stăniloae, p. 59. 

https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-sfant-marturisitor-parintele-dumitru-staniloae-191891.html
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-sfant-marturisitor-parintele-dumitru-staniloae-191891.html


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 60 

dumnezeiești, percepute prin filtrul lucrării minții întru inima sa, cultivându-și vindecarea 

sufletească și duhovnicească. 

Pentru Sfântul Dumitru Stăniloae, teologul nu este un teoretician, ci un formator de 

conștiințe31. El a fost un profesor iubit nu pentru erudiția sa, ci pentru liniștea și lumina pe 

care o transmitea. Studenții săi își amintesc cum vorbea despre Dumnezeu ca despre un 

prieten, nu ca despre un concept, și cum în fiecare curs se simțea căldura unei rugăciuni 

nerostite32.  

În ceea ce privește educația copiilor și a tinerilor, Sfântul Dumitru Stăniloae atrăgea 

atenția asupra faptului că, „în şcolile secundare, se încheagă personalităţile intelectualilor. 

Dacă Biserica reuşeşte să prindă acest răstimp favorabil din perspectivă psihologică şi să-i 

ataşeze, ei îi vor rămâne câştigaţi definitiv. Cu ce suflet, format sub raport religios, va ieşi 

tânărul din şcoala secundară, pe acelaşi îl va manifesta mai târziu, în societate, faţă de 

Biserică”33, deoarece „scopul educaţiei vrea să creeze un factor determinant în societate, să 

dezvolte la maximum însuşirile bune dintr-un tânăr şi să le canalizeze, pe cele îndreptate spre 

obiective inferioare, către obiective superioare. Celor timizi, dar buni în fond, trebuie să le 

dai curaj să-şi manifeste şi dezvolte însuşirile bune, celor prea expansivi şi renitenţi le 

îndrumi, cu o artă care, e drept, e greu de dobândit, energiile tumultuoase spre scopuri 

idealiste. Aşadar, peste tot trebuie să domine metoda pozitivă, la care să se adauge, într-o 

doză cu mult mai mică şi în anumite condiţii, metoda negativă. […] metoda pozitivă în 

şcolile teologice se rezumă, principal, în promovarea în tineri a unei vieţi cât mai spirituale. 

[…] Duhovnicul va fi factorul care-i ajută continuu, nu la altceva, ci tocmai la aceasta. Prin 

lecturi bine alese, prin convorbiri menţinute la această problemă şi necoborâte pe planuri 

inferioare, prin emanarea din sine, din purtările sale a acestei vieţi spirituale, prin corectarea 
 

31 Într-una dintre mărturiile date despre detenția Sfântului Dumitru Stăniloae este consemnat faptul că, „în jurul 

patului [P]ărintelui Stăniloae, celula” lua „aspectul unui amfiteatru” (cf. Petcu, Dicționarul clericilor, p. 320; 

Duțu, Viața Părintelui Dumitru Stăniloae, p. 60). 
32 Vrednicul de pomenire ierarh Antonie Plămădeală, mitropolit al Transilvaniei (1982-2005) și unul dintre 

ucenicii Sfântului Dumitru Stăniloae, mărturisea că „pentru totdeauna şi pentru toate generațiile care vor veni 

după noi, va fi Profesorul care ne-a învăţat taina apropierii de Dumnezeu. Când se va zice Filocalie, se va zice 

Stăniloae. Am avut şansa să fiu unul din prima generaţie de studenţi ai săi la Facultatea de Teologie din 

Bucureşti. Atunci, i-am ascultat cursul de Teologie ascetică şi mistică. [...] A fost un «rug aprins», care ardea şi 

nu se mistuia. [...] În toate a excelat. În spiritualitate, însă, e de pe acum în rândul Părinţilor Bisericii, şi ne va 

rămâne mereu Dascăl şi îndrumător, căci n-a murit, ci a trecut prin moarte la viaţă” (Persoană și comuniune. 

Prinos de cinstire Părintelui Profesor Academician Dumitru Stăniloae la împlinirea vârstei de 90 de ani, volum 

tipărit cu binecuvântarea Î.P.S. Dr. Antonie Plămădeală, Mitropolitul Transilvaniei din inițiativa Pr. Prof. Decan 

Dr. Mircea Păcurariu, sub îngrijirea Diac. Asist. Ioan I. Ică jr., Editura şi tiparul Arhiepiscopiei ortodoxe Sibiu, 

Sibiu, 1993, pp. XI-XII).  

   Preafericitul Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, un alt ucenic apropiat al Sfântului Dumitru 

Stăniloae, mărturisește că „era foarte interesantă metoda dânsului de a teologhisi. Când nu scria sau nu avea 

textul scris, iar noi îl întrebam ceva, atunci, vorbea mai simplu. De aceea, mergeam noi acasă, la Părintele, sau îl 

însoțeam până acasă. Când ne vorbea direct, fără să aibă textul în față sau fără să scrie, atunci, încerca să fie mai 

catehetic, mai pe înțelesul tuturor. Ne împărtășea din părerile dânsului privind viața Bisericii, privind teologia 

românească, privind teologia altor Biserici, privind alte confesiuni. În toate era o teologhisire, dar mai pe înțeles, 

mai familiar. Un fel de teologie mai de taină, mai de ucenicie, care te făcea să te simți nu numai student, ci și un 

fiu duhovnicesc” (Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, „Părintele Stăniloae, om și teolog al 

rugăciunii. Mărturia unui discipol”, în Părintele Dumitru Stăniloae în conștiița contemporanilor. Mărturii, 

evocări, amintiri, Editura Trinitas, Iași, 2003, p. 26). 
33 Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, „Religia și știința în școala secundară”, în Preotul Profesor Dumitru Stăniloae, 

Opere complete, vol.  I, Cultură şi duhovnicie: articole publicate in Telegraful Roman: (1930-1936), carte 

publicată cu binecuvantarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane; ediție 

îngrijită, studiu introductiv şi note de Ion-Dragoş Vlădescu, Editura Basilica, Bucureşti, 2012, p. 168. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 61 

cu blândeţe duhovnicească a celor mai mici detalii greşite din manifestarea tinerilor, 

duhovnicul va reuşi să facă mult. […] Viaţa spirituală dă direcţie înaltă pasiunii şi avântului 

tineresc, nu o anulează. Să fie lăsaţi tinerii cu temperamentele lor, cu inclinaţiile lor, puse în 

slujba lui Dumnezeu. Unul e liniştit, meditativ: să citească, să gândească, să-şi comunice şi 

altora fructul gândurilor sale; altul e avântat: să predice, să înflăcăreze pe ceilalţi pentru 

acţiunile nobile; care e vesel să fie vesel şi să cânte, dar veselia să-i fie curată”34. 

Așadar, pedagogia Sfântului Dumitru Stăniloae este una a comuniunii: profesorul și 

elevul, duhovnicul și ucenicul, nu se află într-o relație de autoritate, ci de împreună-căutare și 

trăire autentică a Adevărului. Această viziune îl apropie de marii dascăli ai Bisericii, Sfinții 

Trei Ierarhi, și face din el un model contemporan de educație creștină ortodoxă. 

La mai bine de trei decenii de la trecerea sa la cele veșnice, Sfântul Dumitru 

Stăniloae rămâne un far al gândirii teologice românești. Opera sa continuă să inspire teologi, 

profesori, duhovnici, dar și oameni simpli, care caută sensul vieții în lumina credinței. Într-o 

lume fragmentată și grăbită, cuvântul său rămâne actual: el ne învață că omul nu se 

mântuiește prin informație, ci prin iubire, că adevărata cultură este comuniunea, precum și că 

credința în Dumnezeu, conform Revelației dumnzeiești, reprezintă cea mai profundă formă de 

libertate. 

Recunoașterea sa internațională, confirmată de către mari teologi și gânditori ai 

lumii creștine, arată că teologia născută din trăire devine universală, pentru că exprimă setea 

de absolut a fiecărei inimi omenești. Prin viața și scrisul său, Sfântul Dumitru Stăniloae a 

arătat că adevăratul teolog este cel care se roagă, iar adevăratul dascăl este cel care revarsă 

iubire și înțelegere, îndrumându-i pe cei tineri de lângă el pe calea mântuirii în Domnul Iisus 

Hristos. De aceea, Biserica îl cinstește, la data de 4 octombrie, nu doar ca pe un mare savant 

al experierii conținutului dogmatic al credinței creștine ortodoxe, ci ca pe un Sfânt al 

Cuvântului întrupat în istorie pentru mântuirea lumii, fiind, totodată, un dascăl al neamului 

românesc și un rug aprins în inima Ortodoxiei. 

 

2.2. Sfântul Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop (1910–1989), pedagogul sfințeniei 

prin frumusețe 

Există oameni a căror viață devine o icoană și o taină vie a prezenței lui Dumnezeu 

în lume. Un astfel de om a fost Sfântul Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop, cunoscut și 

cinstit ca Părintele Arsenie Boca, remarcat în conștiințele multora pentru însușirile sale de 

teolog, duhovnic, pictor, mărturisitor și model de viață sfânt-duhovnicească. 

Într-un secol al tulburărilor și al dezorientării spirituale, Sfântul Arsenie de la Prislop 

a fost dascălul frumuseții dumnezeiești, arătând că sfințenia nu este un ideal abstract, ci o 

pedagogie a iubirii, a jertfei și a frumuseții care transfigurează sufletul. 

Născut în satul Vața de Sus, județul Hunedoara (29 septembrie 1910), Sfântul 

Arsenie Boca a fost, din tinerețe, un om dăruit cu o inteligență și o sensibilitate aparte. A 

urmat Liceul Național Ortodox „Avram Iancu” din Brad, pe care l-a terminat ca șef de 

promoție (1929), apoi Academia Teologică din Sibiu (1929-1933). La recomandarea 

profesorului Nicolae Popovici (1903-1960), ajuns, ulterior, episcop al Oradiei (1936-1950), 

Sfântul Arsenie Boca a primit o bursă din partea mitropolitului Ardealului Nicolae Bălan 

(1920-1955), pentru a urma cursurile Institutului de Arte Frumoase din București. În paralel, 

profitând de faptul că se afla în București, el a audiat cursuri la Facultatea de Medicină, ținute 

de către profesorul Francisc Iosif Rainer (1874-1944), și prelegerile de mistică creștină ale 
 

34 Idem, „Pentru o mai bună educaţie în şcolile teologice”, în Stăniloae, Opere complete, I, pp. 867-868. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 62 

profesorului Nichifor Crainic (1889-1972), în cadrul Facultății de Teologie35. Astfel, încă de 

atunci, Sfântul Arsenie avea să îmbine teologia cu arta, cunoașterea cu trăirea contemplativă. 

Această împletire avea să definească întreaga sa viață: el a căutat mereu chipul lui Dumnezeu 

în frumusețea lumii și frumusețea lui Dumnezeu în chipul omului. Intră în viața clericală ca 

diacon celibatar (1936) și ajunge să cunoască atmosfera duhovnicească a Sfântului Munte 

Athos, unde va avea parte (timp de trei luni, în 1939) de o experiență duhovnicească 

formatoare, cât privește viețuirea de monah. De menționat că, la întoarcerea în țară, el a adus 

manuscrisele folosite de către Sfântul Dumitru Stăniloae, în demersul său de alcătuire a 

Filocaliei în limba română36. 

La mănăstirea Sâmbăta de Sus, unde a devenit monah (1940), preot și stareț 

(1942)37, Sfântul Arsenie a întemeiat o „școală duhovnicească a trezviei”, formându-i pe cei 

tineri în duhul patristic al Bisericii celei una. Prin cuvântul și exemplul său, le insufla dorința 

de înnoire lăuntrică și de curățire a inimii. Nu era doar un predicator, ci, în primul rând, un 

pedagog al trăirii, un om care le cerea altora doar ceea ce el însuși trăia, în mod deplin. 

Pentru Sfântul Arsenie Boca, frumusețea nu era un ornament al vieții, ci o cale de mântuire. 

El vedea în frumusețea lumii urmele slavei dumnezeiești și în frumusețea omului chipul 

tainic al Creatorului. De altfel, în predicile sale, Sfântul Arsenie îi învăța pe oameni să vadă 

frumosul, ca semn al prezenței lui Dumnezeu, să descopere în ordinea naturii o ordine morală 

și în armonia formelor o chemare la armonie interioară. El însuși a întruchipat această 

învățătură în pictura de la biserica din Drăgănescu, numită, adesea, „Capela Sixtină a 

Ortodoxiei românești”38. Acolo, învățătura Bisericii a fost zugrăvită în culoare, iar icoana a 

devenit manual de teologie vizuală și de spiritualitate creștină ortodoxă, altfel spus, o formă 

de educație duhovnicească prin frumusețe. 

Ca mulți alți slujitori ai Bisericii din secolul al XX-lea, Sfântul Arsenie Boca a fost 

persecutat de către regimul comunist. Arestat de mai multe ori, izolat și prigonit39, el a 

transformat suferința în tăcere roditoare. Nici în momentele grele de persecuție și de izolare 

socială, Sfântul Arsenie nu a încetat să creadă în pronia dumnezeiască, să se roage și să-i 

îndrume, chiar și în absență, pe cei care îl căutau. 

După anul 195940, Sfântul Arsenie a fost alungat din mănăstire și obligat să trăiască 

în lume. Dar și acolo a continuat să fie monah în duh, lucrând ca pictor bisericesc și trăind o 
 

35 Vezi Florin Duțu, Viața Părintelui Arsenie Boca de la Prislop: 1910-1989, Editura Floare Albă de Colț, 

București, 22016, pp. 16-23; Viața Sfântului Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop, disponibil la 

https://doxologia.ro/viata-sfantului-cuvios-marturisitor-arsenie-de-la-prislop (accesat la 04.10.2025). 
36 Vezi Duțu, Viața Părintelui Arsenie Boca, pp. 26-27; Viața Sfântului Cuvios Mărturisitor Arsenie de la 

Prislop, disponibil on-line în link-ul citat mai sus.  
37 Vezi Petcu, Dicționarul clericilor, p. 47; Duțu, Viața Părintelui Arsenie Boca, pp. 34-35; Viața Sfântului 

Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop, disponibil on-line în link-ul citat mai sus. 
38 Vezi Biserica de la Drăgănescu, «Capela Sixtină» a Ortodoxiei românești, carte apărută cu binecuvântarea 

P.S. Daniil Stoenescu, Episcop-locțiitor de Vârșeț, Editura Charisma, Deva, 2005. 
39 Prima arestare a fost la 17 iulie 1945 și eliberat la 30 iulie 1945, fiind găsit nevinovat; la 14 mai 1948, a avut 

parte de a doua arestare, pentru vina de a-i fi ajutat pe luptătorii anticomuniști din Munții Făgărașului, eliberat 

după o lună și jumătate; A treia arestare, a fost în perioada 15 ianuarie 1950-23 martie 1951; în 1953, de Rusalii, 

este anchetat din nou; dus în arest, pentru a patra oară, în perioada 5 octombrie-aprilie 1956; în 1959, i-au fost 

înscenate nereguli financiare, fiind scos abuziv din viața monahală și din slujirea preoțească (sancțiune anulat 

post-mortem, în 1998), vezi Viața Sfântului Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop, disponibil on-line în 

link-ul citat mai sus.   
40 După instaurarea regimului comunist în România (1947), autoritățile au urmărit sistematic subordonarea și 

controlul Bisericii Ortodoxe Române, considerată una dintre instituțiile cu cea mai mare influență morală și 

spirituală asupra poporului. În prima fază (1948-1958), regimul a adoptat o strategie aparent tolerantă: s-au 

https://doxologia.ro/viata-sfantului-cuvios-marturisitor-arsenie-de-la-prislop


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 63 

viață de rugăciune și plină de discreție. Mărturisirea sa nu a fost numai prin cuvinte, ci și prin 

frumusețea unei vieți îmbunătățite duhovnicește, căci „mărturisirea credinței fără îndreptarea 

vieții n-are nicio valoare”41. Astfel, el a arătat că sfințenia se dobândește nu doar în liniștea 

mănăstirii, ci și în mijlocul încercărilor, acolo unde trăirea credinței este verificată prin 

răbdare, deoarece „încercările de tot felul sunt binecuvântate de Dumnezeu și trimise 

oamenilor cu rostul ca, din prilejul lor, să ne întâlnim cu El, căci de la El primim putere 

neobișnuită, care întoarce necazul în bucurie”42.  

În temniță și în izolare, Sfântul Arsenie a devenit icoana tăcerii care vorbește. El nu 

s-a apărat, nu s-a justificat, ci a mărturisit, prin statornicie și prin iubirea care nu se stinge43, 

țintind educarea moral-duhovnicească a credincioșilor. De altfel, în predicile și cuvântările 

sale, Sfântul Arsenie prezintă educația ca un proces de înfrumusețare lăuntrică, prin care 

omul se redescoperă pe sine, ca icoană a lui Dumnezeu. Edificator este faptul că multe dintre 

textele Sfântului Arsenie au fost redactate în perioada de prigoană (după 1948), când i s-a 

interzis predicarea și i s-au limitat contactele publice. Altele provin din anii petrecuți la 

mănăstirile Sâmbăta de Sus și Prislop, unde a predat, a predicat și a format ucenici. Cele mai 

cunoscute scrieri ale sale sunt Cărarea Împărăției, redactată în jurul anilor 1946-194844, și 

Cuvinte vii, care conține o colecție de predici și meditații, scrise între 1942 și 1948, la 

mănăstirea Sâmbăta de Sus45. Scrierile Sfântului Cuvios Arsenie de la Prislop sunt ecoul 

trăirii vieții sfânt-duhovnicești, în care teologia s-a făcut artă, iar arta a devenit rugăciune46. 
 

menținut relații formale cu Patriarhia Română, dar, în realitate, s-a lucrat treptat la limitarea libertății religioase. 

După 1958, în contextul retragerii trupelor sovietice din România și al consolidării regimului național-comunist, 

autoritățile au trecut la măsuri drastice de secularizare și epurare a vieții monahale. Astfel, în 1959, a fost emis 

Decretul nr. 410 din 28 octombrie 1959, privind „reglementarea vieții monahale și a mănăstirilor”, publicat în 

Buletinul Oficial al R.P.R., nr. 28/1959. Decretul era prezentat public, ca o „măsură de disciplină și ordine în 

viața monahală”, însă, reprezenta o formă de prigoană sistematică împotriva monahismului, văzut de către regim 

ca focar de rezistență spirituală. Aplicarea sa a fost brutală și imediată, având drept efect îndepărtarea în masă a 

monahilor și monahiilor din așezămintele monahale, reducerea drastică a numărului de mănăstiri și schituri 

funcționale (în unele bilanțuri, peste două treimi), precum și presiuni administrative și operative pentru 

încadrarea lor în muncă. Unii au fost arestați, deportați sau urmăriți informativ pentru legături cu „elemente 

mistice” († Emilian Lovișteanul, Episcop-Vicar al Arhiepiscopiei Râmnicului, „Monahismul din Moldova și 

Decretul 410/1959”, în Răstignirea monahismului românesc: Decretul 410/1959, carte tipărită cu 

binecuvântarea Înaltpreasfințitului Teofan, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei, Editura Doxologia, Iași, 2009, 

p. 31). Decretul din 1959, prin care mii de monahi au fost scoși din mănăstiri și schituri, nu a reușit să stingă 

flacăra credinței, ci doar a contribuit la mutarea ei în adâncul inimilor. El rămâne simbolul unei epoci de 

încercare și de mărturisire, în care sfințenia s-a ascuns în smerenie, iar pedagogia Sfântului Duh s-a manifestat 

prin răbdare și tăcere. În această lucrare duhovnicească, fiecare dintre acei monahi izgoniți a devenit un dascăl 

al răbdării și un mărturisitor al frumuseții interioare, continuând lucrarea Bisericii nu între ziduri, ci în lume, 

adică exact acolo unde Dumnezeu a voit să Se facă simțit, prin pilda lor de viață. 
41 Părintele Arsenie Boca, Cuvinte vii, carte tipărită cu binecuvântarea P.S. Daniil Stoenescu, Episcop-locțiitor 

de Vârșeț, Editura Charisma, Deva, 2006, p. 327. 
42 Părintele Arsenie Boca, Cuvinte vii, p. 13. 
43 Duțu, Viața Părintelui Arsenie Boca, pp. 50-51. 
44 Cărarea Împărăției este singura carte scrisă de către Sfântul Arsenie Boca, în vremea în care se afla la 

mănăstirea Brâncoveanu din Făgăraș, așa după cum reiese din Nota asupra ediției I, vezi Ieromonah Arsenie 

Boca, Cărarea Împărăției, tipărită cu binecuvântarea Prea Sfințitului Dr. Timotei Seviciu, Episcopul Aradului și 

Hunedoarei, ediție îngrijită de Pr. Prof. Simion Todoran și monahia Zamfira Constantinescu, Editura Sfintei 

Episcopii Ortodoxe Române a Aradului, Arad, 1995, pp.338-339; Părintele Arsenie Boca, Mare îndrumator de 

suflete din sec. XX - O sinteză a gândirii Părintelui Arsenie în 800 de capete, Editura Teognost, Cluj-Napoca, 

2012, p. 30. 
45 Părintele Arsenie Boca, Cuvinte vii, pp. 6-7. 
46 Biserica de la Drăgănescu, pp. 9-10. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 64 

Scrierile Sfântului Arsenie Boca s-au născut dintr-o experiență duhovnicească 

directă, nu din preocupare academică. El nu a fost un teolog al bibliotecilor, ci un trăitor al 

Cuvântului, un om care a scris puțin, dar cu foc interior. Drept urmare, acest Sfânt Părinte 

rămâne un model de mărturisitor al frumosului dumnezeiesc, un profet al curățeniei 

interioare, un pedagog al sfințeniei prin frumusețe. Viața sa confirmă adevărul că frumusețea 

adevărată nu strălucește în fața lumii, ci luminează în tăcerea inimii. 

Din învățăturile duhovnicești ale Sfântului Arsenie de la Prislop, care au fost 

consemnate, în scris, după moartea sa, o abordare constantă a temelor legate de familie, 

căsătorie, rolul părinților în educația moral-religioasă și spirituală a copiilor se justifică, prin 

contextul socio-moral al epocii, marcat de banalizarea avortului, de evitarea căsătoriei și de 

destrămarea moralei familiale, realități care l-au determinat pe Sfântul Arsenie să accentueze 

valoarea vieții, inocența copilăriei și necesitatea unei educații spirituale autentice, așa cum, în 

timpul său, a făcut Sfântul Ioan Gură de Aur. Astfel, nutrind același duh patristic, Sfântul 

Arsenie recomanda, referindu-se la viața de familie, ca grija părinților să fie de a naște 

„copii”, dar nu oricum, ci „cu gândul” ca ei „să fie slujitori ai lui Dumnezeu între oameni: 

odrasle pentru Dumnezeu”47. Pentru a întări folosul acestui gând, Sfântul Arsenie le aduce 

părinților în atenție faptul că „Împărăția lui Dumnezeu [le] este făgăduită copiilor” și, prin 

extensie, „oamenilor ce o primesc fără discuție, ca niște copii”, cu alte cuvinte, „oamenilor ce 

au venit la Iisus de copii”. În concluzie, Sfântul Arsenie întreba cu tâlc duhovnicesc: „Deci, 

cum să nu se supere Împăratul, când copiii sunt opriți de a veni la Iisus, când Iisus le este 

interzis?”48. 

Pentru a fi cât mai clar răspunsul formulat la această întrebare, Sfântul Arsenie 

vorbește despre copilărie ca stare spirituală, nu doar ca vârstă biologică. În acest sens, când 

Sfântul Arsenie afirmă că, prin menirea lor, „copiii odihnesc și refac omul”, el dorește să 

arate că, prin copii, omul întrezărește chipul originar al umanității, nealterat de păcat, precum 

și refacerea legăturii cu începutul creației, astfel spus, cu momentul în care omul a fost creat 

de către Dumnezeu. Din această perspectivă, copiii semnifică puterea unei refaceri nu prin 

forțe proprii, ci pentru că poartă curăția neștirbită a începutului. „Ei rezumă”, subliniază 

Sfântul Arsenie, „gingășia și frumusețea, puritatea și nevinovăția, și credința”, astfel încât 

„chiar ei sunt o refacere a omului”. Drept urmare, educația lor nu este doar un act social, ci, 

cu precădere, unul duhovnicesc. Prin atenționarea, „dacă mamele ar primi copiii în numele 

Domnului, ce străvezii ar fi ei în chipul lui Iisus! Abia atunci şi-ar putea da seama mamele pe 

cine au primit prin copii”, Sfântul Arsenie arată că nașterea de prunci nu este doar un fapt 

natural, ci o chemare și responsabilitate spirituală, deoarece copiii sunt daruri de la 

Dumnezeu și nu posesii ale părinților. Din această pricină, se cuvine ca educația să fie o 

lucrare de cooperare cu Dumnezeu, nu un simplu proces de formare socială. Pentru a întări 

acest fapt, Sfântul Arsenie reia explicit avertizarea Mântuitorului, „de... nu veți fi precum 

pruncii, nu veți intra în împărăția cerurilor (Matei 18, 3)”, precizând o realitate 

duhovnicească incontestabilă, conform căreia „copiii ajung în braţele lui Dumnezeu, fiindcă 

sunt cei mai aproape de El”. „Modul lor de a fi e cel mai iubit de Dumnezeu”, pentru că ei 

trăiesc încrederea deplină, lipsa duplicității și iubirea dezinteresată. Datorită acestor stări, 

„Dumnezeu şi copiii au înrudirea pe care noi, cei mari, o pierdem”, prin orgoliu, calcul, 

teamă, înstrăinare de sine și de Dumnezeu etc. Însă, cheia finală constă în dublul fapt că 
 

47 Din învățăturile Părintelui Arsenie Boca. Tinerii, familia și copiii născuți în lanțuri (Despre legile și 

fărădelegile familiei creștine), lucrare tipărită cu binecuvântarea Preasfințitului Calinic, Episcopul Argeșului, 

Editura Credința strămoșească, Iași, 42012, p. 21. 
48 Din învățăturile Părintelui Arsenie Boca. Tinerii, pp.182-183. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 65 

„Sfinţii sunt nişte mari copii” și nu-i este bine omului să se țină departe de ei49. Prin această 

cheie, Sfântul Arsenie arată că sfințenia nu înseamnă rigiditate sau severitate, ci întoarcere 

conștientă la curăția copilăriei, reîmprospătată prin lucrarea harică a Sfintelor Taine, având ca 

rod viețuirea în virtuți. De aceea, Sfinții sunt „copii” nu prin naivitate, ci prin smerenie, 

simplitate a inimii și încredere totală în Dumnezeu. Sfântul Arsenie, prin cele afirmate, nu 

idealizează copilăria, ci îl aseamănă pe copil cu icoana umanității restaurate, pentru a arăta că 

educația lui reprezintă o lucrare sacră, căci o educația autentică nu formează doar oameni 

capabili, ci oameni care nu pierd înrudirea cu Dumnezeu, pe care copilul o are în mod firesc, 

tocmai pentru că maturitatea adevărată nu înseamnă pierderea copilăriei, ci transfigurarea ei.  

Însă, Sfântul Arsenie, prin cutezanța lui caracteristică, mută accentul de la copil ca 

dar al lui Dumnezeu și icoană a sfințeniei la copil ca rod al viețuirii părinților și ca răspuns la 

chemarea lui Dumnezeu. Astfel, „în copiii veniți dintr-o viețuire curată a căsătoriei”, afirmă 

Sfântul Arsenie, „precumpănesc înclinările bune și nu-i biruie împrejurările rele ale 

mediului”, cu alte cuvinte, Sfântul Părinte nu vorbește despre un determinism, ci despre o 

orientare, în sensul că binele are întâietate în structura lui lăuntrică, iar răul din mediul 

exterior nu-i biruie ușor. De aceea, „ei sunt de mici mai străvezii pentru Dumnezeu”, 

străvezimea însemnând lipsa opacității păcatului, inima deschisă către lucrarea harului 

dumnezeiesc, ușurința comuniunii cu Dumnezeu.  

Prin această stare de străvezime, copiii „au chemare să-I fie ucenici” Domnului, iar, 

dacă vremea le-o va cere, Îi vor fi și mucenici”50, cuvinte din care se desprinde sensul 

educației ca vocație. Copilul nu este doar precumpănit spre înclinări bune, ci și este chemat la 

starea de ucenic al Domnului, astfel că educația adevărată înseamnă discernerea și cultivarea 

acestei chemări.  

„Viețuirea curată a căsătoriei”, fapt la care Sfântul Arsenie se referă adesea, 

reprezintă un alt fapt, și anume, mediul originar al educației, ambele fapte indicând folosul 

căsătoriei trăite curat, adică sacramental, responsabil, în iubire față de Domnul Iisus Hristos 

și Biserica Sa, de unde și evidența că orice copil nu este educat ulterior, ci format încă de la 

începutul existenței sale. Această viziune este patristică și arată că viața moral-duhovnicească 

a părinților lasă o amprentă reală asupra copilului, fapt asupra căruia Sfântul Arsenie a 

insistat, vorbind despre căsătorie ca Taină și folosirea energiei genetice pe fondul trăirii 

acestei realități duhovnicești.  

De altfel, după Sfântul Arsenie, o căsătorie curată vindecă și transfigurează 

ereditatea, din moment ce ereditatea nu determină, iar căsătoria trăită ca Sfântă Taină în 

Biserică poate vindeca. Astfel, pruncii născuți dintr-o astfel de căsătorie sunt mai „străvezii” 

pentru Dumnezeu și mai rezistenți față de inclinațiile negative, dat fiind faptul că o familie 

autentică, bazată pe principiile viețuirii creștine ortodoxe, devine un loc al lucrării harului și 

al pregătirii pentru Împărăția lui Dumnezeu. Merită subliniat și aspectul că multe dintre 

pozițiile Sfântului Arsenie51 sunt confirmate, în epoca actuală, printr-o bogată literatură de 

specialitate, studii medicale și terapii complementare, potrivit cărora nu doar starea 

sufletească, ci și legile biologice ale trupului sunt influențate de cele nouă luni de sarcină sau 

chiar de perioada similară dinainte de concepere.   

 
 

49 Vezi Din învățăturile Părintelui Arsenie Boca. Tinerii, pp.182-183. 
50 Ieromonah Arsenie Boca, Cărarea Împărăției, p. 282. 
51 Vezi Ieromonah Arsenie Boca, Cărarea Împărăției, pp. 207-272; Părintele Arsenie Boca, Ridicarea 

căsătoriei la înălțimea de Taină - îndrumător duhovnicesc, col. „Ortopraxia”, Editura Agaton, Făgăraș, 2003 

etc.  



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 66 

2.3. Ioan Ianolide (1919-1986), mărturisitorul mirean prin cuvânt și suferință 

Există oameni a căror biografie se transformă într-o Evanghelie trăită, iar suferința 

lor devine predică, mărturisire și chemare la lumină. Un astfel de om a fost Ioan Ianolide, 

scriitor, gânditor și mărturisitor al credinței creștine în temnițele comuniste, prieten și 

însoțitor de suferință al lui Valeriu Gafencu (1921-1952), acesta din urmă fiind denumit 

„Sfântul închisorilor”. 

Prin viața și scrisul său, Ioan Ianolide a arătat că adevărata libertate nu se cucerește 

prin putere, ci prin jertfă, iar cuvântul devine viu atunci când este spălat de lacrima suferinței. 

Născut în comuna Dobrotești, județul Teleorman (28 ianuarie 1919), într-o familie 

creștină și cultivată de aromâni, Ioan Ianolide a studiat la Facultatea de Drept din București, 

remarcându-se ca un tânăr intelectual de o aleasă sensibilitate spirituală, atras de valorile 

morale și de idealurile creștine. În anii tulburi ai celui de Al Doilea Război Mondial (1939-

1945), când România traversa frământări ideologice și politice, Ianolide a fost arestat (1941) 

pentru convingerile sale ideologice, apoi fiind reținut și în temnițele comuniste, pe lângă 

vinele trecutului adăugându-i-se și convingerile sale creștine ortodoxe. Astfel, el a urmat o 

odisee de suferință și lumină, trecând pe la închisorile de la Jilava, Văcărești, Aiud, Alba 

Iulia, Pitești și Târgu Ocna, fiind eliberat abia în 1964, nescăpând, însă, de șicanele 

Securității. A plecat în viața de dincolo de mormânt, la 5 februarie 1986, așteptând Învierea 

cea de obște în cimitirul mănăstirii Cernica52. 

Întoarcerea de la convingerile ideologice la realitatea duhovnicească a trăirii 

credinței creștine ortodoxe rămâne un punct de reper din viața lui Ianolide pentru generațiile 

contemporane. Între zidurile reci ale celulelor, el s-a trezit la conștientizarea credinței în 

Domnul Iisus Hristos, Mântuitorul lumii, intrând, astfel, în comunitatea mărturisitorilor, care 

au preferat fața lumii lângă Mântuitorul ei. 

Pentru Ianolide, temnița nu a fost o tragedie, ci o școală a sfințeniei. Cartea lui, 

Întoarcerea la Hristos53, este una dintre cele mai importante mărturii ale spiritualității 

românești din secolul al XX-lea. Scrisă după eliberare și ascunsă multă vreme (publicată abia 

în 1991), ea reprezintă o confesiune profetică, o cronică a luptei dintre lumină și întuneric, 

dintre credință și ideologie. În această lucrare, Ioan Ianolide descrie viața duhovnicească din 

închisorile comuniste: rugăciunile, solidaritatea, jertfa tinerilor, transformarea suferinței în 

biruință spirituală. Este o carte scrisă nu cu cerneală, ci cu lacrimi, care face din experiența 

personală o cateheză a libertății interioare. 

Ioan Ianolide nu a fost un orator, ci un scriitor al tăcerii și al adevărului. 

Cuvântul său nu este retoric, ci mărturisitor, adică rod al unei experiențe mistice. El vorbește 

„despre Dumnezeu” printr-o cunoaștere trăită.  

Într-un timp în care cuvântul era controlat de propagandă, el a redat demnitatea 

cuvântului creștin, care nu manipulează, ci vindecă. Scrisul său este o formă de rugăciune, 

precum o liturghie în mijlocul durerii. Fiecare pagină din Întoarcerea la Hristos sau din 
 

52 Petcu, Dicționarul clericilor, pp. 152-153; Daniela Șontică, „Ioan Ianolide, 23 de ani de închisoare cu Hristos 

în inimă”, disponibil la https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-

hristos-in-inima-121955.html (accesat la 04.10.2025). 
53 Cu titlul complet, Întoarcerea la Hristos - document pentru o lume nouă, această scriere a lui  Ioan Ianolide 

reprezintă o mărturie duhovnicească profundă, bazată pe experiența autorului acumulată în jurul celor 23 de ani 

de detenție politică în închisorile comuniste românești (1941-1964), inclusiv Aiud, Pitești, Gherla și Târgu 

Ocna. Manuscrisul, scris în ascuns, a fost publicat postum (prima ediție majoră, în 2006, la Editura Christiana, 

apoi ediții omagiale la Editura Bonifaciu). 

https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-hristos-in-inima-121955.html
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-hristos-in-inima-121955.html


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 67 

Deținutul profet (alt text autobiografic, redactat ulterior)54 reprezintă o cateheză morală 

despre ceea ce înseamnă să rămâi om, în condiții neomenești ale temnițelor, unde a cunoscut 

foamea, tortura, izolarea și umilința. Cu toate acestea, din acea „vale a plângerii”, el a reușit 

să înalțe un statut duhovnicesc al luminii. De altfel, suferința devine la Ianolide instrumentul 

pedagogic al mântuirii. Ea curăță, luminează, apropie de Dumnezeu și de oameni. Prin ea, el 

redescoperă sensul filocalic al educației: omul nu se desăvârșește prin informație, ci prin 

transfigurare.  

În scrierile sale, Ianolide a evidențiat faptul că doar în relație cu Dumnezeu omul își 

află sensul vieții și că această legătură înveșnicitoare i-a adus adevărata libertate. „Mica 

noastră comunitate [a celor care împărțeau aceeași celulă cu Valeriu Gafencu] era o şcoală a 

desăvârşirii. Am învăţat că fiecare patimă se poate înlocui cu o virtute şi prin ea Dumnezeu 

este activ în om. Orizontul nostru lăuntric s-a lărgit. Am învăţat să ne iubim, să ne îngăduim 

unii pe alţii, să ne răbdăm reciproc, să ne vedem într-o largă înţelegere umană şi, 

nepoticnindu-ne de clipă, să alergăm cu sârg către ţinta finală a slavei lui Dumnezeu.”55  

„Prin viața religioasă omul primește luminare de sus ca să descopere chipul adevărat 

al lumii. Acesta nu este un proces strict intelectual, ci unul de trăire, adică un proces de 

rupere de lume prin înfrânare și asceză. [...] Asceza aduce cu sine bucuria vieții și pacea 

dintre oameni.”56 

Așa se explică și influența sa asupra tinerilor de azi: el nu oferă soluții morale, ci 

modele de viață, transformând durerea în icoană, iar moartea în speranță. Într-o societate 

secularizată, aceste cuvinte sunt un manifest moral și pedagogic. Ele reamintesc că educația 

autentică pornește și din convertire, că formarea caracterului se clădește pe suferință biruită 

prin iubire, iar cultura nu are sens fără dimensiunea soteriologică a omului. 

 

2.4. Valeriu Gafencu (1921-1952), „Sfântul închisorilor” și pedagogul iubirii jertfelnice 

 Între cei care s-au ridicat ca mărturisitori ai luminii, care au ales nu tăcerea, ci 

cuvântul, nu compromisul, ci jertfa, nu frica, ci iubirea, s-a remarcat și Valeriu Gafencu, un 

model de tânăr care a înțeles că iubirea pentru Domnul Iisus Hristos nu se măsoară prin 

vorbe, ci prin suferință și dăruire totală.  

După cum s-a precizat deja, Valeriu Gafencu a fost numit de către contemporani și, 

implicit, de către posteritate „Sfântul închisorilor”57, deoarece a ajuns, vizibil și pentru cei 

necredincioși, la măsura sfințeniei, cu întregul ei conținut.  
 

54 Această carte a lui Ioan Ianolide este considerată o continuare duhovnicească a experiențelor din Întoarcerea 

la Hristos, dar cu accent pe profeție și analiza apocaliptică a timpurilor moderne. Cartea face parte din 

manuscrisele sale scrise în secret, între anii 1981-1985, alături de operele mai cunoscute, precum Întoarcerea la 

Hristos și Testamentul unui nebun. Prima ediție a lucrării Deținutul profet a apărut, în 2009, la Editura 

Bonifaciu (îngrijită, inițial, la Mănăstirea Diaconești). Pentru detalii vezi „Lămurire asupra ediției”, în Ioan 

Ianolide, Deținutul profet, Editura Bonifaciu, Bacău, 2021, pp. 11-17. 
55 Ioan Ianolide, Întoarcerea la Hristos - Document pentru o lume nouă, Editura Bonifaciu, Bacău, 2022, p. 60. 
56 Ianolide, Întoarcerea la Hristos, pp. 460-462. 
57 Apelativul de „Sfântul închisorilor” nu i-a fost atribuit oficial de către Biserica Ortodoxă Română, ci a fost 

născut din conștiința și evlavia poporului, din admirația sinceră a celor care l-au cunoscut și au fost martori la 

viața lui exemplară. Primii care i-au dat respectivul apelativ au fost colegii săi de detenție din închisoarea Târgu 

Ocna, oameni care au trăit, alături de el, ultimele luni ale vieții sale (1951-1952). Părintele Nicolae Steinhardt 

(1912-1989), el însuși fost deținut politic (1960-1964), l-a cunoscut indirect pe Valeriu Gafencu, prin mărturiile 

altor camarazi de detenție, precum Ioan Ianolide, Richard Wurmbrand și alți supraviețuitori ai temniței de la 

Târgu Ocna. În Jurnalul fericirii, Părintele Nicolae Steinhardt scrie, cu profund respect, despre Valeriu 

Gafencu, numindu-l „unul din «sfinții închisorilor»” (idem, Jurnalul fericirii, Editura Mănăstirii Rohia, Rohia, 

2005, p. 142). Cea mai clară mărturie aparține lui Ioan Ianolide, prietenul și martorul apropiat al lui Valeriu 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 68 

Născut în localitatea Sângerei, județul Bălți din Basarabia (24 ianuarie 1921), într-o 

familie creștină și patriotă, Valeriu Gafencu a urmat Facultatea de Drept și Filosofie din Iași, 

unde s-a remarcat ca un tânăr de o inteligență strălucită și o credință profundă. În 1941, 

regimul antonescian l-a arestat pentru convingerile sale ideologice, iar, ulterior, a fost predat 

regimului comunist, care îl va condamna la ani grei de temniță, unde și-a cunoscut și sfârșitul 

său martiric (la 18 februarie 1952)58. În închisoarea de la Târgu Ocna, ultimele sale cuvinte 

sunt ca un testament profetic: „În primul rând, gândul și sufletul meu [I] se închină 

Domnului. Mulțumesc că am ajuns aici. Merg la El. Vă rog mult să-L urmați, să-L slăviți și 

să-L slujiți. Sunt fericit să mor pentru Hristos. Lui îi datorez darul de azi. Totul e o minune. 

Eu plec, dar voi aveți de purtat o cruce grea și o misiune sfântă. În măsura în care mi se va 

îngădui, de acolo de unde mă voi afla, mă voi ruga pentru voi și voi fi alături de voi. Veți 

avea multe necazuri. Fiți tari în credință, căci Hristos îi va birui pe toți vrăjmașii, îndrăzniți și 

rugați-vă! Păziți neschimbat Adevărul, dar să ocoliți fanatismul. Nebunia credinței este putere 

dumnezeiască, dar tocmai prin aceasta ea este echilibrată, lucidă și profund umană. Să-i iubiți 

și să-i slujiți pe oameni! Au nevoie de ajutor, căci dușmanii prădalnici caută să-i înșele. 

Ateismul va fi învins, dar să fiți atenți cu ce va fi înlocuit!”59 

A fost întemnițat succesiv (1941-1952) la Aiud, unde, sub rezerva sceptică a unora, 

„a trăit o criză mistică și s-a dedicat pentru Ortodoxie”60, Pitești și Târgu Ocna, locuri care 

aveau să devină pentru el nu temnițe, ci școli duhovnicești ale sfințeniei. Cei care au 

împărtășit cu el suferința, au simțit prezența, lângă el, a unui om al lui Dumnezeu, care, deși 

prigonit, răspândea pace, iubire și lumină. În acele locuri de chinuri și suferințe, Valeriu 

Gafencu a trăit ceea ce Sfinții Părinți numesc „învățarea prin încercare”, reprezentând o 

formă de educație filocalică, în care omul se curăță de patimi și trăiește conținutul Revelației 

dumnezeiești, prin lucrarea harului dumnezeiesc necreat. Pe baza acestei realități 

duhovnicești, el i-a învățat pe ceilalți deținuți cum să transforme durerea în rugăciune, teama 

în încredere, moartea în biruință. 

Într-o lume împinsă pe calea degradării, Gafencu a păstrat chipul omeniei și al 

credinței. Cel mai cunoscut episod al vieții sale este cel în care, bolnav fiind de tuberculoză și 

știind că moartea îi este aproape, i-a dăruit doza sa de medicament (streptomicină) unui 

deținut de origine evreiască, Richard Wurmbrand (1909-2001), convertit la credința 

creștină61. Acest gest reprezintă măsura iubirii creștine, expresia concretă a Evangheliei trăite, 

căci „mai mare dragoste decât aceasta nimeni nu are, ca sufletul lui să și-l pună pentru 

prietenii săi” (Ioan 15, 13). Prin acest act filantropic, Valeriu Gafencu a devenit nu doar un 
 

Gafencu, care nota următoarele: „În el, am văzut un sfânt. El trăia în rugăciune, în jertfă și în iubire. În suferință, 

el a atins desăvârșirea creștină” (iIanolide, Întoarcerea la Hristos, p. 202). Astfel, apelativul pe care Valeriu 

Gafencu l-a primit, plămădit din suferință, pecetluit prin iubire și transmis prin cuvânt, nu este un titlu de glorie, 

ci un testament spiritual, în sensul că omul, oricât ar fi de prigonit, poate rămâne liber prin iubire, că educația 

adevărată este formarea inimii și că sfințenia este dobândită acolo unde crucea devine lumină.  
58 Vezi „Valeriu Gafencu - Sfântul închisorilor. Portret”, în Sfinții închisorilor, Editura Mănăstirea Petru Vodă, 

2019, pp. 236-253; Danion Vasile, Din temnițe spre sinaxare, carte apărută cu binecuvântarea Înalt 

Preasfințitului Arhiepiscop Justinian Chira al Episcopiei Maramureșului și Sătmarului, Editura Areopag, 

București, 2023, pp.136-143; Petcu, Dicționarul clericilor, pp. 125-127.  

59 Ianolide, Întoarcerea la Hristos, pp. 189-190. 
60 „Valeriu Gafencu”, disponibil la https://ro.wikipedia.org/wiki/Valeriu_Gafencu (accesat la 01.12.2025). 
61 „Este gestul mărturisit și popularizat mai apoi de Wurmbrand, cât și de către cei care l-au cunoscut personal 

pe Gafencu la Târgu Ocna” (Petcu, Dicționarul clericilor, p. 127; vezi și Sfântul închisorilor. Mărturii despre 

Valeriu Gafencu adunate și adnotate de monahul Moise, carte apărută cu binecuvântarea și un cuvânt înainte al 

ÎPS Andrei, Arhiepiscop al Alba Iuliei, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2007, p. 168). 

https://ro.wikipedia.org/wiki/Valeriu_Gafencu


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 69 

martir al credinței, ci și un pedagog universal al iubirii jertfelnice, care transcende granițele 

confesionale, etnice și ideologice. 

Deși nu a avut posibilitatea de a scrie mult, limitat fiind de condițiile detenției, au 

rămas de la Gafencu scrisori, meditații și rugăciuni, transmise prin intermediul camarazilor 

de suferință. Aceste texte, de dimensiuni reduse, dar de o remarcabilă intensitate 

duhovnicească, pot fi considerate veritabile miniaturi filocalice, în care se reflectă 

profunzimea unei vieți lăuntrice profund atașate de Domnul Iisus Hristos. În acest context, se 

înscrie și îndemnul său: „Căutați fericirea în sufletele voastre. Nu o căutați în afara  voastră. 

Să nu așteptați fericirea să vină din altă parte decât dinlăuntrul vostru, din sufletul vostru, 

unde sălășluiește Domnul iubirii, Hristos. Dacă veți aștepta fericirea din afara voastră, veți 

trăi decepții peste decepții și niciodată nu o veți atinge”62. 

Actualmente, în contextul socio-politic și cultural dominat de valorizarea succesului 

exterior, figura lui Valeriu Gafencu reamintește faptul că educația autentică, bazată pe 

învățăturile Ortodoxiei, nu urmărește exclusiv formarea de competențe, ci, în mod prioritar, 

plămădirea caracterului, orientând, generație după generație, nu doar spre performanță 

profesională, ci, mai ales, spre atingerea sfințeniei. 

 În calitate de pedagog al iubirii jertfelnice, Gafencu se impune drept model pentru 

tinerii contemporani, ca icoană vie a educației creștine și mărturie a faptului că suferința, 

asumată în iubire, se transformă într-o formă înaltă de înțelepciune. În această perspectivă se 

înscrie și convingerea lui Gafencu, fundamentată și pe faptul că „Dumnezeu nu poate fi 

smuls din sufletele oamenilor”, întrucât omul, lipsit de Dumnezeu, se destramă lăuntric, cu 

alte cuvinte, după Gafencu, „omul fără Dumnezeu cade”, în timp ce „cu Dumnezeu se 

desăvârşeşte. Dumnezeu este realitate imediată pentru cei ce trăiesc viaţa în duh. Lumea 

trebuie să crească din sufletele oamenilor, căci dacă vine din afară este strivitoare” 63. 

În felul acesta, mărturia lui Valeriu Gafencu depășește dimensiunea exemplului 

personal și capătă valoare pedagogică și formativă. Pentru el, suferința nu este o experiență 

absurdă, ci un spațiu al luminării lăuntrice și al descoperirii sensului existenței, fapt exprimat 

explicit prin recunoștința adresată lui Dumnezeu pentru încercările primite: „Mulţumesc din 

toată inima Bunului Dumnezeu pentru suferinţa ce mi-a trimis-o. Căci prin suferinţă mi-am 

putut lumina sufletul şi am găsit calea vieţii. (...) Vă rog din suflet să citiţi Sfânta Scriptură. 

În fiecare seară, înainte de a vă culca, strângeţi-vă în jurul mamei, voi, copile scumpe ale 

inimii mele şi cu seninătate reculegeţi-vă câteva momente şi citiţi câte un capitol din 

Evanghelie, un capitol din Epistole şi câte un psalm. Cu multă evlavie, faceţi-vă, apoi, 

rugăciunea de seară”64.  

Aceste cuvinte ale lui Gafencu se prelungesc, firesc, într-un îndemn adresat tinerilor, 

în care educația creștină este ancorată în viața liturgică și scripturistică a familiei, prin lectura 

zilnică a Sfintei Scripturi, reculegerea comună și rugăciunea de seară, care devin instrumente 

esențiale ale formării sufletești. În acest sens, Valeriu Gafencu propune, pentru posteritate, un 

model educațional centrat pe interioritate, comuniune și disciplină duhovnicească, în care 

transmiterea credinței nu se realizează prin constrângere, ci prin exemplu, ritm și trăire 

constantă. 

 

 
 

62 Valeriu Gafencu, Calea spre fericire. Scrisori trimise din închisoare celor dragi, Editura Agaton, Făgăraș, 

2006, pp. 4-5. 
63 Ianolide, Întoarcerea la Hristos, p. 73. 
64 Ianolide, Întoarcerea la Hristos, p. 517. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 70 

2.5. Părintele Gheorghe Calciu-Dumitreasa (1925-2006), vocea profetică a libertății 

Într-un secol de frică și compromis, marcat de războaie cu nenumărate victime, 

numele Părintelui Gheorghe Calciu-Dumitreasa a întruchipat chipul preotului, care a unit 

cuvântul cu jertfa și libertatea cu crucea, dovedind că mărturisirea Domnului Iisus Hristos nu 

cunoaște doar timpuri potrivite, ci inimi curajoase, care au îndurat temnițele comuniste și au 

continuat slujirea preoțească peste hotare. El nu a fost doar un om al vremurilor sale, ci un 

om care s-a ridicat deasupra lor, o voce care s-a făcut auzită, atunci când alții au ales tăcerea. 

Într-o epocă în care adevărul era cenzurat, credința ridiculizată și libertatea confiscată, 

Părintele Calciu-Dumitreasa a arătat că libertatea nu se câștigă prin revoltă, ci prin 

mărturisire, precum și că cel mai puternic act de curaj este să nu te lepezi de Mântuitorul 

Hristos. Astfel, numele său a devenit simbol al redobândirii verticalității morale, într-o lume a 

compromisului, precum și al curajului duhovnicesc, într-o societate îngenuncheată de frică. 

Născut în Mahmudia (23 noiembrie 1925), un sat din Delta Dunării, cuprins în 

județul Tulcea, Părintele Gheorghe Calciu-Dumitreasa provine dintr-o familie numeroasă (a 

fost cel mai mic dintre cei 11 copii ai familiei) și credincioasă65. Mama sa, o femeie simplă, 

dar cu o inimă adânc ancorată în rugăciune, a fost prima care i-a arătat că Dumnezeu 

locuiește în simplitate. De la ea a învățat să se roage, pe când de la tatăl său a deprins cum să 

fie drept, iar de la viața aspră a Deltei să nu se teamă de furtuni. A urmat Liceul „Spiru Haret” 

din Tulcea (1941-1945), apoi o parte din Facultatea de Medicină din București (1946-1948), 

căci a intrat în atenția regimului comunist (în 1948, când era în anul al II-lea la Medicină), 

ajungând să petreacă, timp de 15 ani, prin temnițele acelui regim de la Jilava, Aiud și Pitești. 

Eliberat în urma amnistiei generale din 1964, a absolvit Facultatea de Filologie a Universității 

din București, apoi Institutul Teologic din București, pentru a-și îndeplini promisiunea făcută 

lui Dumnezeu, în anii de detenție („Doamne, dacă mă scoți teafăr de aici, o să-Ți slujesc 

Ție!”). În această perioadă, el ajunge cleric al Bisericii Ortodoxe (1973) și profesor la 

Seminarul Teologic din București (1972-1978). El avea la bază nu doar studiile sale, ci și 

formarea petrecută în adâncul inimii, adică acolo unde, de tânăr, s-a hotărât să trăiască nu 

pentru sine, ci pentru Adevăr. El cunoscuse, în temnițele comuniste, umilința, tortura, frigul și 

foamea, dar, prin raportarea la credința în Dumnezeu, din deținut a devenit rugător, din 

prigonit mărturisitor, din trup zdrobit suflet biruitor. În adâncul celulei, Părintele Calciu-

Dumitreasa a înțeles că libertatea adevărată nu se află în afara zidurilor, ci în inima care nu 

mai cunoaște frică. 

La Seminarul Teologic din București, Părintele Gheorghe Calciu-Dumitreasa a fost 

un dascăl iubit, apropiat de elevi, un om care știa că educația adevărată nu se face prin teorie, 

ci prin mărturie. Având această convingere, în 1978, chiar într-o vreme în care Biserica era 

supravegheată și redusă la tăcere, Părintele Calciu-Dumitreasa a rostit celebrele Șapte cuvinte 

către tineri, predici pline de curaj și lumină66. El chema generația tânără să nu-și piardă 

credința, să-și apere libertatea interioară și să redescopere iubirea Mântuitorului Iisus Hristos. 

„A venit acum vremea, tinere”, îndemna Părintele Calciu-Dumitreasa, „să auzi un glas care te 

cheamă. Un glas pe care nu l-ai mai auzit; sau poate da, dar pe care nu l-ai înțeles și nu l-ai 

ascultat. Este glasul lui Iisus! […] Vino în Biserica lui Hristos! […] Vei avea o nădejde și 
 

65 Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil la https://gheorghecalciu.ro/viata-parintelui-gheorghe-calciu/ 

(accesat 05.10.2025). 
66 Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil on-line la link-ul indicat mai sus.  

https://gheorghecalciu.ro/viata-parintelui-gheorghe-calciu/


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 71 

nădejdea te va face tare. Vei avea o credință și credința te va mântui. Vei avea o dragoste și 

dragostea te va face bun”67. 

Respectivele predici au fost mai răsunătoare decât orice manifest politic. Pentru ele, 

Părintele Calciu-Dumitreasa a fost arestat din nou (1978) și condamnat la zece ani de temniță 

grea68. Dar lanțurile nu au putut opri glasul său. Predicile lui circulau clandestin, ajungând 

până în Occident. Astfel, vocea lui a devenit simbolul libertății spirituale a poporului român. 

Eliberat în 1984 (20 august), sub presiunea opiniei publice internaționale, Părintele 

Calciu-Dumitreasa a fost caterisit și expulzat din țară (1985)69. S-a stabilit în Statele Unite ale 

Americii, unde a slujit, pentru început, ca preot misionar în cadrul Episcopiei „Vatra 

Românească”70. Mai târziu, a călătorit și în Europa, conferențiind, acordând interviuri și 

scriind numeroase articole în presa occidentală. În 1988, s-a mutat cu familia la Washington, 

unde a preluat parohia „Sfânta Cruce”, reușind să-i plătească datoriile, să o reorganizeze și să 

o transforme într-o mare comunitate vie71. Acolo, în exil, nu s-a plâns, ci a continuat să 

predice, să spovedească, să mângâie și să învețe. Predicile lui din exil erau pline de duioșie și 

avertisment: vorbea despre libertate, dar și despre riscul pierderii ei, prin indiferență72.  

Departe de România, Părintele Calciu-Dumitreasa a rămas aproape de români, prin 

scrisori, conferințe și, mai ales, rugăciune. A fost unul dintre marii duhovnici ai Diasporei 

românești, Părintele celor care nu-și mai găseau țara, dar își regăseau credința. A trăit cu 

modestie, a lucrat cu mâinile sale, a iubit până la capăt. Nu a fost un om al revanșei, ci al 

iertării, dăruindu-și „viața, sufletul și munca lui Dumnezeu, cu o forță care ne înspăimântă și 

ne cutremură, căci dimensiunile tragediei acestei conștiințe sunt uriașe”73. 

După 1990, Părintele Calciu-Dumitreasa a revenit, de mai multe ori, în România, 

unde a fost primit cu dragoste, dar și cu neînțelegeri. Nu s-a plâns. A spus doar că „Hristos 

este același și în libertate, și în prigoană”74. 

Părintele Gheorghe Calciu-Dumitreasa a trecut la Domnul după lungi suferințe, la 21 

noiembrie 2006, fiind înmormântat la mănăstirea Petru Vodă, aproape de prietenul și fratele 

său duhovnicesc, Părintele Justin Pârvu (1919-2013). 

În timpul de acum, numele Părintelui Gheorghe Calciu-Dumitreasa este evocat cu 

evlavie și cinstire, fiind recunoscut ca un mărturisitor al libertății în Domnul Iisus Hristos, 

precum și ca un slujitor al neamului său, prin jertfă și fidelitate. Parcursul său existențial 

demonstrează că statornicia unui singur om în credință poate constitui o rezistență reală în 

fața unui sistem întemeiat pe fals și constrângere. În viața lui, mărturisirea credinței în 

Dumnezeu s-a împletit inseparabil cu suferința, iar suferința cu iubirea, conturând chipul unui 
 

67 Pr. Gheorghe Calciu-Dumitreasa, Cele șapte cuvinte către tineri, cuvânt înainte de Costion Nicolescu, Editura 

Scara, București, 2019, pp. 33-38. 
68 Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil on-line la link-ul indicat mai sus. 
69 Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil on-line la link-ul indicat mai sus. 
70 La începutul stabilirii sale în Statele Unite ale Americii, nu au lipsit nici momentele de osteneală și smerenie 

pentru Părintele Calciu-Dumitreasa, lucrând ca zidar și tâmplar, locuind pe la cei care îl angajau, văzându-și 

familia la două-trei săptămâni. Statul american i-a acordat Părintelui Calciu-Dumitreasa „cetățenia de onoare”, 

dar fără vreun ajutor material (Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil on-line la link-ul indicat mai sus). 
71 Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil on-line la link-ul indicat mai sus. 
72 O experienţă abisală – dialog cu preotul Gheorghe Calciu Dumitreasa şi scriitorul Marcel Petrişor, disponibil la 

https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-

marcel-petrisor/ (accesat 05.10.2025). 
73 Ioan Ianolide, Întoarcerea la Hristos, p. 48. 
74 Răzvan Codrescu, Lucian D. Popescu, Claudiu Târziu, Testamentul Părintelui Calciu. Ultimele sale cuvinte, 

cu un portret biografic și șapte evocări, Editura Christiana, București, 2007, pp. 39-52. 

https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/
https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/
https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 72 

om care a avut curajul libertății interioare, într-un timp în care mulți au cedat captivării 

ideologiilor dominante. Se cuvine subliniat că învățăturile și îndemnurile Părintelui Gheorghe 

Calciu-Dumitreasa pentru tineri sunt mărturisitoare și formative, izvorâte dintr-o experiență 

personală de suferință și fidelitate față de Mântuitorul Iisus Hristos, orientate spre trezirea 

conștiinței, asumarea responsabilității morale și trăirea libertății, asemenea unui dar care se 

împlinește prin adevăr și jertfă, nicidecum printr-o simplă autonomie lipsită de sens, de unde 

și sfatul Părintelui: „Vino în Biserica lui Hristos! [...] Vino să înveți ce este inocența și 

puritatea, ce este blândețea și ce este iubirea”. În felul acesta, „vei afla care este rostul tău în 

lume, care este scopul existenței noastre”75. În acest orizont formativ, libertatea nu este 

concepută de către Părintele Calciu-Dumitreasa ca autonomie individualistă, ci ca participare 

vie la Adevăr, trăită în comuniunea Bisericii. De altfel, pentru Părintele Calciu-Dumitreasa, 

Biserica reprezintă spațiul vieții și al libertății autentice, întrucât existența omului își află 

sensul deplin în și prin credința mărturisirii Domnului Iisus Hristos, ca Fiul lui Dumnezeu și 

singurul Mântuitor al lumii. Sensul celor de mai sus este subliniat de către Părintele Calciu-

Dumitreasa, afirmând că „Biserica lui Hristos este vie şi liberă. În ea ne mişcăm şi trăim prin 

Hristos, Care este [C]ap al Bisericii, având libertate deplină, căci în ea cunoaştem Adevărul, 

iar «Adevărul ne face liberi (cf. Ioan 8, 32)»”76.  

Pe temeiul acestei mărturisiri, chemarea adresată tinerilor capătă o dimensiune 

profetică și etică: ei sunt îndemnați să devină, în lumea în care trăiesc, mărturisitori ai 

Domnului Iisus  Hristos, prin iubirea concretă față de aproapele, adică printr-o trăire care 

transfigurează relațiile interumane și ridică persoana de la condiția de rob la aceea de prieten 

al lui Dumnezeu. „Să fii, pentru lumea în care trăiești, un profet al lui Hristos. Să iubești pe 

aproapele tău ca pe tine însuți și fiecare om să-ți fie prieten. Să propovăduiești prin actele tale 

această iubire unică și nelimitată, care-l ridica pe om de la treapta de rob la aceea de prieten 

al lui Dumnezeu. Să fii profetul acestei iubiri liberatoare, care te scoate de sub orice 

constrângere, redându-te ție integral, pentru ca tu însuți să te oferi lui Dumnezeu”77. Din 

această perspectivă, iubirea jertfelnică este prezentată ca forță eliberatoare, capabilă să-l 

scoată pe om de sub constrângeri exterioare și interioare, restituindu-i integritatea lăuntrică și 

deschizându-l către dăruirea totală de sine înaintea lui Dumnezeu. 

 

3. MĂRTURISIREA CA LUCRARE A INIMII ȘI A MINȚII, REPERE PENTRU 

REFLECȚIE 

Privind în oglinda istoriei duhovnicești a neamului românesc, descoperim că 

mărturisitorii secolului al XX-lea nu au fost doar figuri ale suferinței, ci chipuri de foc, adică 

oameni transfigurați de prezența Sfântului Duh, purtători de lumină și făclii vii ale 

Adevărului, în vremuri de întuneric. Acești oameni, precum Sfinții Dumitru Stăniloae, Sofian 

Boghiu, Arsenie Boca, Părinții Arsenie Papacioc,  Justin Pârvu, Adrian Făgețeanu, Gheorghe 

Calciu-Dumitreasa, mirenii Valeriu Gafencu, Ioan Ianolide și mulți alții78, au dovedit că 

sfințenia nu este un privilegiu al liniștii, ci rodul credinței statornice în mijlocul furtunii. Ei 

nu au fost doar victime ale unei epoci, ci profesori ai veșniciei, pedagogi ai iubirii și ai 
 

75 Pr. Gheorghe Calciu-Dumitreasa, Cele șapte cuvinte către tineri, pp. 37-38. 
76 Pr. Gheorghe Calciu-Dumitreasa, Cele șapte cuvinte către tineri, p. 41. 
77 Pr. Gheorghe Calciu-Dumitreasa, Cele șapte cuvinte către tineri, p. 56. 
78 Din rândurile lor nu au lipsit nici maici (cum a fost grupul de peste 30 de maici de la mănăstirea Vladimirești 

etc.) și mirence (Aspazia Oțel Petrescu, Elisabeta Rizea, Lena Constante, Măriuca Vulcănescu etc.), vezi 

Constantin Vasilescu, Clara Mareș, Florin S. Soare, Alin Mureșan, Constantin Petre, Morfologia (ne)vinovăției. 

Alfabetul detenției feminine în comunism, Editura Litera, București, 2022 etc. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 73 

libertății lăuntrice. În fiecare dintre ei și-a găsit ecou, într-un fel sau altul, pedagogia Sfinților 

Trei Ierarhi: rațiunea luminată de credință (Sfântul Vasile cel Mare), inima mistuită de iubire 

(Sfântul Grigorie Teologul) și viața dăruită în slujire (Sfântul Ioan Gură de Aur).  

Deși despărțiți de veacuri, atât Sfinții Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Ioan Gură de Aur 

și Grigorie Teologul din secolul al IV-lea, cât și mărturisitorii români din secolul al XX-lea 

împărtășesc aceeași școală a Sfântului Duh, adică școala raportată la trăirea Adevărului, Care 

este Domnul Iisus Hristos, singurul Mântuitor al lumii, la iubirea jertfelnică și la vindecarea 

sufletească și duhovnicească. Dacă Sfinții Trei Ierarhi au fost formatorii unei culturi a iubirii 

și comuniunii, mărturisitorii români au arătat că această iubire este posibilă chiar și în iadul 

urii.  

Mărturisitorii românilor din timpul regimului comunist au învățat prin suferință, au 

predat prin exemplu, s-au sfințit prin cultivarea vieții sfânt-duhovnicești. Temnițele de 

exterminare ale acelui regim, prin prezența lor, au devenit adevărate „școli ale sfințeniei”, 

unde lecțiile nu se predau prin cuvinte, ci prin exemplu, notele se scriau nu cu cerneală, ci cu 

lacrimi, libertatea nu era o teorie, ci o respirație a harului. În felul acesta, temnițele comuniste 

erau, mai degrabă, Academii duhovnicești ale suferinței, unde lecțiile nu se predau din cărți, 

ci se trăiau din inimă. Valeriu Gafencu, în celula sa, a fost un adevărat discipol al Sfântului 

Ioan Gură de Aur, în sensul că predica prin blândețe, ierta pe cei care-l loveau și îi dădea 

altuia medicamentul care i-ar fi putut salva viața. Părintele Gheorghe Calciu-Dumitreasa a 

fost, asemeni Sfântul Vasile cel Mare, un trăitor al Adevărului într-o lume care Îl respingea, 

un profesor al libertății spirituale și al educației pedagogice raportate la credința în Domnul 

Iisus Hristos. Sfântul Dumitru Stăniloae l-a urmat pe Sfântul Grigorie Teologul, exprimând, 

prin gândirea și viețuirea lui, luminarea rațiunii prin lucrarea harului dumnezeiesc, legătura 

dintre minte și inimă, pe fundamentul educației integrale, adică a educației în care se are în 

vedere dobândirea stării „bărbatului desăvârșit” și „măsura deplinătății în Hristos (Efes.4, 

13)”.Acolo, între zidurile reci ale temnițelor, a ars flacăra credinței, care nu s-a stins niciodată 

din sufletul românesc. Prin mărturisirea lor, Sfinții din temnițe au arătat că adevărata biruință 

a omului nu constă în a schimba sisteme și orânduiri, ci în a rămâne credincios Adevărului, 

prin Care și în Care toate capătă adevăratul sens al vieții și, implicit, al istoriei. Într-o lume 

care, adesea, se teme de adevăr și confundă libertatea cu libertinajul, mărturisitorii români 

rămân repere ale conștiinței vii, raportată la învățăturile Bisericii. Prin ei, neamul românesc a 

primit o lecție care nu se uită, și anume, că focul credinței nu îl mistuie pe om, ci îl 

luminează, că suferința nu rupe, ci unește, precum și că mărturisirea nu este doar un act al 

trecutului, ci o vocație a prezentului. De aceea, nu greșim dacă afirmăm că mărturisitorii 

români au fost următorii Sfinților Trei Ierarhi în secolul al XX-lea, pentru că au trăit în 

același duh patristic, întărind temelia aceleași școli de formare duhovnicească a omului prin 

minte, inimă și har, astfel încât să ajungă la trăirea autentică a iubirii și a sfințeniei, care duc 

la Adevărul suprem. De aceea, a privi spre chipurile lor înseamnă a învăța, de la o generație 

la alta, să iubim Adevărul, să credem în sensul jertfei și să redescoperim puterea formativă a 

sfințeniei. Ei sunt pentru România ceea ce au fost Sfinții Mucenici pentru Biserica primară, 

adică semințele care au rodit prin credința în Dumnezeul Revelației, prin curajul mărturisirii 

și întru lumina învățăturilor Bisericii. Astfel, mărturisitorii secolului al XX-lea nu au fost 

doar continuatori ai Sfinților Trei Ierarhi, ci confirmarea modului lor de viețuire și de gândire, 

altfel spus, a acelui πατερικὸν φρόνημα (patericón frónima)79, ceea ce dovedește din plin că 

pedagogia patristică nu aparține antichității, ci eternității. 
 

79 Vezi despre această expresie patristică nota 19 de mai sus. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 74 

Având în vedere cele expuse anterior, care trimit la atât de multe fapte, constatări, 

analize etc., se poate întreba cineva asupra modului în care Sfinții Mărturisitori români pot 

inspira o pedagogie a curajului, a adevărului și a iubirii, prin raportare la școala și, implicit, 

educația din epoca în care ne aflăm, primele decenii ale secolului al XXI-lea.  

Se cuvine subliniat, dintru început, că pedagogia mărturisirii nu reprezintă un capitol 

încheiat al istoriei, ci o paradigmă vie a educației creștine, care își păstrează actualitatea în 

fața crizelor morale și identitare ale lumii contemporane. Dacă, în secolul al XX-lea, 

mărturisitorii români au înfruntat totalitarismul ideologic, omul contemporan înfruntă 

totalitarismul relativismului, al comodității, al consumerismului și al pierderii sensului, 

conjugat cu denaturarea valorilor. De aceea, glasul mărturisitorilor nu aparține trecutului, ci 

răsună profetic în prezent, chemându-i pe români să regăsească echilibrul dintre libertate și 

responsabilitate, credință și rațiune, curajul de a mărturisi și liniștea interioară, care întărește 

conștiința. 

Într-o epocă marcată, așadar, de fragilitatea morală și de confuzia valorilor, 

pedagogia mărturisirii Adevărului îl readuce pe om la ideea formării conștiinței sale. Omul 

educat, din punct de vedere al credinței creștine ortodoxe, nu este cel care deține informații, 

ci cel care are capacitatea de a trăi Adevărul, pe Care, de altfel, și Îl cunoaște. Astfel, în 

școală, în familie sau în societate, educația inspirată de mărturisitori ai credinței în Adevăr 

redevine o formă de responsabilizare existențială: a fi creștin ortodox nu doar în biserică, ci și 

în alegerile de fiecare zi. 

Una dintre cele mai surprinzătoare dimensiuni ale pedagogiei mărturisirii, trăită în 

relație vie cu Adevărul suprem, este iubirea activă. Mărturisitorii nu au luptat împotriva 

oamenilor, ci împotriva răului care îi poate influența și chiar stăpâni pe oameni. Ei au știut să 

ierte, să se roage pentru persecutori și să transforme ura în binecuvântare. A educa în spiritul 

mărturisirii înseamnă a-l învăța pe copil să ierte, să înțeleagă, să slujească, să transforme 

durerea în compasiune, toate acestea izvorând din iubirea pentru Adevăr. De altfel, 

respectivele stări definesc metoda pedagogiei creștine ortodoxe, confirmată prin viața celor 

care au îndurat suferința și au biruit mânia prin iubire, slăbiciunile prin perseverență în 

cultivarea rugăciunii noetice, suferința prin răbdare, deznădejdea prin nădejde, sărăcia 

materială prin bogăția duhovnicească, lipsa celor apropiați prin prezența Îngerilor și a 

Sfinților, ba chiar și a Domnului și a Maicii Sale. 

În lumea digitală, unde imaginea a înlocuit adesea profunzimea, pedagogia 

mărturisirii întru Adevăr, pentru Frumos și Bine, care sunt atribute ale Dumnezeului celui 

Treimic, reamintește nevoia de interioritate. Tinerii au nevoie de modele, care să le arate că 

frumusețea omului nu stă în aparență, ci în caracterul luminat de credință. Actualitatea acestei 

pedagogii constă în recunoașterea și mărturisirea credinței în Domnul Iisus Hristos, așa cum 

El S-a descoperit pe Sine, în Sfânta Scriptură și Sfânta Tradiție, depășindu-se orice formă de 

ideologie. De aceea, respectiva pedagogie transcende epocile, fiind mereu actuală acolo unde 

există oameni căutători ai Adevărului. Astăzi, mărturisirea nu se mai face în închisori, ci în 

libertatea aparentă a lumii moderne; nu în fața prigonitorilor, ci în fața tentației de a fi 

indiferenți. Prin urmare, educatorul contemporan, inspirat de către Sfinții Mărturisitori ai 

Bisericii celei „una”, este chemat să devină formator de conștiințe, nu doar transmițător de 

informații. El trebuie să arate, prin propria viață, că credința în Dumnezeul Revelației, așa 

cum ea este moștenită, dar și trăită, în Ortodoxie, nu reprezintă un capitol de manual, ci o 

realitate care modelează caracterul, de unde și lucrarea pedagogiei mărturisirii de a reumaniza 

educația și de a-i reda sensul formării, ca drum spre lumină. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 75 

Mărturisitorii români rămân dascăli ai prezentului, pentru că arderea lor interioară a 

devenit lumină pentru generațiile care vin. Prin ei, orice doritor de bine și de frumos, de 

adevăr și de onestitate, învață că pedagogia adevărată nu este aceea care pregătește 

profesioniști, ci aceea care formează oameni liberi, conștienți și iubitori. Aceasta este, în 

esență, actualitatea pedagogiei mărturisirii: chemarea de a transforma educația în slujire și 

libertatea în iubire. În școala de astăzi, curajul pedagogic înseamnă a-i învăța pe tineri să nu 

se teamă de adevăr, să nu confunde libertatea cu fuga de responsabilitate și să creadă că 

demnitatea nu se negociază. 

Pentru mărturisitorii credinței, adevărul nu a fost o idee, ci o Persoană, adică 

Domnul Iisus Hristos, Care este Fiul lui Dumnezeu întrupat și Mântuitorul lumii. Sfântul 

Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae, dascăl al luminii, al propovăduirii importanței 

persoanei și al iubirii, a arătat că între adevăr și iubire nu există despărțire, căci Adevărul trăit 

fără iubire devine rece, iar iubirea fără adevăr se risipește80. Această înțelepciune are o 

actualitate profundă în educația contemporană, în care adevărul este, adesea, relativizat, iar 

valorile sunt diluate. De aceea, dascălii experimentați afirmă că raportarea la Adevăr devine 

nu doar conținut, ci metodă de învățare care cuprinde dialogul sincer, gândirea critică în 

lumina credinței, curajul întrebării, respectul pentru ființa omului. În felul acesta, elevul nu 

este învățat doar ce să creadă, ci, mai întâi de toate, cum să caute Adevărul, cu inimă curată și 

minte limpede. 

Educația creștină autentică îl ajută pe elev să gândească cu inima și să simtă cu 

mintea, pe fondul iubirii dezinteresate, adică să trăiască în unitatea armonioasă a ființei sale, 

împletind întru sine gândirea rațională cu cea noetică sau, astfel spus, lucrarea rațiunii și a 

cugetului cu cea a minții, localizată nu doar în creier, ci în inima lui vindecată sufletește și 

duhovnicește. Numai în acest fel se formează omul deplin, adică liber, conștient, iubitor, 

responsabil. Școala care, în procesul educativ, integrează dimensiunea spirituală raportată la 

Adevăr, Bine și Frumos, pe baza Revelației dumnezeiești, proprie Ortodoxiei, nu devine 

confesională, ci umanizantă. Ea îl readuce pe om la vocația sa, aceea de a parcurge calea de 

la starea cea după chipul lui Dumnezeu la starea cea după asemănarea cu El, modelându-și 

ființa prin cunoaștere, asceză și iubire. 

Așadar, exemplul Sfinților Mărturisitori și al celor dimpreună cu ei oferă 

educatorului contemporan câteva repere fundamentale, precum: 1) educația trebuie să fie 

dialog, nu impunere, cu alte cuvinte, formare, nu manipulare; 2) adevărul se transmite prin 

mărturie personală, nu doar prin conținuturi abstracte; 3) curajul moral se educă prin 

exemplul viu al dascălului, care nu se teme să creadă în Dumnezeu; 4) iubirea rămâne 

criteriul suprem al reușitei educaționale, căci fără ea orice formare devine mecanică. 

 

Epilog 

A lua aminte la viețile Sfinților Mărturisitori ai neamului românesc înseamnă a 

descoperi roadele autentice ale pedagogiei creștine ortodoxe. Deși lipsiți de manuale, ei au 

dobândit tămăduirea inimii atât la nivel sufletesc, cât și la cel duhovnicesc; fără catedre, au 

învățat din experiență cum să poarte crucea suferinței; privați de libertatea exterioară, au trăit 

adevărata libertate în Domnul Iisus Hristos. Chipurile lor nu se înfățișează ca simple expresii 

ale suferinței, ci ca icoane vii ale unei pedagogii a luminii și a curajului, care își trage seva 

din învățăturile Sfinților Părinți ai Bisericii. 
 

80 Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, I, pp. 82-83. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 76 

Într-o epocă marcată de confuzie și înstrăinare, aceste chipuri îi reamintesc omului 

contemporan că adevărata libertate nu se dobândește prin putere sau constrângere, ci prin 

fidelitate față de Adevăr. Sfinții Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Grigorie Teologul și Ioan Gură 

de Aur au așezat, prin viața și scrierile lor, temeliile unei pedagogii hristocentrice, în care 

rațiunea, credința și iubirea se armonizează într-un proces de formare integrală a persoanei. 

Ei au fost adevărați pedagogi ai devenirii omului duhovnicesc, în care mintea, inima și harul 

dumnezeiesc necreat lucrează împreună, astfel încât ei pot fi considerați nu doar Sfinți Părinți 

ai Bisericii, ci și mari dascăli ai umanității. Pentru ei, educația reprezintă o cale a 

transfigurării, iar cunoașterea, mai ales când este raportată la Dumnezeu, constituie o treaptă 

spre sfințenie.  

Aceeași flacără s-a reaprins, peste veacuri, în inimile mărturisitorilor români din 

secolul al XX-lea, care au trăit și propovăduit aceleași adevăruri, dar într-o lume care le 

contesta. Ei au propovăduit, în sensul cel mai deplin, modul de gândire și de viețuire al 

Sfinților Trei Ierarhi, adică duhul patristic al Bisericii atât pentru generația lor, cât și pentru 

cele ce aveau să urmeze. În felul acesta, ei au izbutit să împletească învățăturile Bisericii cu 

aspectele vieții cotidiene, cuvântul cu fapta, rugăciunea cu acțiunea concretă. 

În temnițele comuniste, pedagogia iubirii și a adevărului a devenit școală a 

sfințeniei, iar suferința s-a transformat în metodă de formare duhovnicească. Prin pilda lor, 

mărturisitorii au arătat că educația nu este deplină fără dimensiunea spirituală. Din această 

perspectivă, Școala și Biserica se întâlnesc ca spații complementare de formare a conștiinței 

vii, locuri în care Cuvântul se unește cu omul credincios, iar credința se preschimbă în faptă. 

Astfel, „chipurile de foc și de cuvânt”, adică Sfinții timpului nostru, dimpreună cu toți cei ce 

le urmează exemplele de viață, nu rămân doar în icoane sau în amintiri, ci aprind focuri 

tainice în sufletele celor ce își doresc, asemenea lor, mântuirea.  

Prin pedagogia mărturisirii, moștenirea Sfinților Trei Ierarhi și a mărturisitorilor 

români se reînnoiește în fiecare generație, care îndrăznește să creadă că adevărata educație nu 

formează doar minți, ci și inimi. În acest orizont, educația devine slujire, credința se arată ca 

formă de cunoaștere vie, iar mărturisirea se vădește drept pedagogie a luminii. Când inima și 

mintea se unesc în iubirea de Adevăr, atunci omul devine cu adevărat liber, profesorul se 

arată a fi părinte, iar cuvântul se transformă într-un foc care luminează. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 77 

BIBLIOGRAFIE 
[1] Acatistul Sfinţilor Mucenici români din închisori, disponibil la https://manastirea.petru-

voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/ (accesat la 04.10.2025), 

[2] Actul de proclamare a Anului omagial și comemorativ 2025, disponibil la https://basilica.ro/actul-de-

proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/ (accesat la 04.10.2025). 

[3] Apetrei, Pr. Ciprian Florin, „Crâmpeie din viaţa unui sfânt mărturisitor, Părintele Dumitru Stăniloae”, 

disponibil la https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-sfant-marturisitor-

parintele-dumitru-staniloae-191891.html (accesat la 04.10.2025). 

[4] Biserica de la Drăgănescu, «Capela Sixtină» a Ortodoxiei românești, carte apărută cu binecuvântarea 

P.S. Daniil Stoenescu, Episcop-locțiitor de Vârșeț, Editura Charisma, Deva, 2005. 

[5] Boca, Ieromonah Arsenie, Cărarea Împărăției, tipărită cu binecuvântarea Prea Sfințitului Dr. Timotei 

Seviciu, Episcopul Aradului și Hunedoarei, ediție îngrijită de Pr. Prof. Simion Todoran și monahia 

Zamfira Constantinescu, Editura Sfintei Episcopii Ortodoxe Române a Aradului, Arad, 1995. 

[6] Boca, Părintele Arsenie, Cuvinte vii, carte tipărită cu binecuvântarea P.S. Daniil Stoenescu, Episcop-

locțiitor de Vârșeț, Editura Charisma, Deva, 2006. 

[7] Idem, Ridicarea căsătoriei la înălțimea de Taină - îndrumător duhovnicesc, col. „Ortopraxia”, Editura 

Agaton, Făgăraș, 2003. 

[8] Buchiu, Pr. Ștefan, Părintele Dumitru Stăniloae, teologul iubirii dumnezeiești, Editura Basilica, 

București, 2022. 

[9] Calciu-Dumitreasa, Pr. Gheorghe, Cele șapte cuvinte către tineri, cuvânt înainte de Costion Nicolescu, 

Editura Scara, București, 2019. 

[10] Clement Alexandrinul / Vasile cel Mare, Sfântul / Ioan Gură de Aur, Sfântul / Grigorie Teologul, Sfântul / 

Ieronim, Fericitul / Augustin, Fericitul, Scrieri cu tematica pedagogică, traducere din limba greacă și 

introducere de Ierom. Policarp Pîrvuloiu, PSB (serie nouă), vol. 16, Editura Basilica, București, 2016. 

[11] Codrescu, Răzvan / Popescu, Lucian D. / Târziu, Claudiu, Testamentul Părintelui Calciu. Ultimele sale 

cuvinte, cu un portret biografic și șapte evocări, Editura Christiana, București, 2007. 

[12] Coman, Pr. Ioan G., „Idei misionare, pastorale și sociale înnoitoare la Sfinții Trei Ierarhi”, în Studia 

Basiliana, vol. 2, Sfântul Vasile cel Mare – închinare la 1630 de ani, tipărită cu binecuvântarea 

Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura Basilica, București, 2009, 

pp. 537-546. 

[13] Coșuleanu, Ștefania, Întâlnirea dintre persoană și persoană este lumină. Mărturii despre Părintele 

Dumitru Stăniloae la 30 de ani de la trecerea la Domnul, Editura Basilica, București, 2024. 

[14] Croitoru, Ion, alias Marian Croitoru, „Reevaluation of a Pedagogical Concept: Education through Head, 

Heart and Hands”, în Polytechnic University of Bucharest, Department of Education for Teaching Career 

and Social Sciences, 3th International Conference Modernity and competitiveness in Education, 

Bucharest, May 31, 2014, pp. 1-19 [CD (extended paper)]; pentru ediția în limba română vezi idem, 

Reevaluarea unui concept pedagogic: educaţia prin minte, inimă şi mâini”, în Almanah bisericesc 2015. 

Teologie, cultură, istorie, misiune creştină, Editura Arhiepiscopiei Târgoviştei, Târgovişte, 2014, pp. 

290-301.  

[15] Idem, „Mesaje ale Sfinților Trei Ierarhi Vasile cel Mare, Grigorie Teologul și Ioan Gură de Aur pentru 

lumea contemporană”, în Almanah bisericesc. Teologie, cultură, istorie, misiune creștină, 2019, Editura 

Arhiepiscopiei Târgoviștei, Târgoviște, 2018, pp. 201-225; ibidem, dar sub formă revizuită, în Revista 

Românească de Studii Axiologice 1/2 (2020), pp. 14-35 (https://doi.org/10.26520/rrsa2020.1.2.14-35); 

pentru traducerea în limba engleză vezi idem, „Messages of the Three Holy Hierarchs Basil the Great, 

Gregory the Theologian, and John Chrysostom for the contemporary world”, în Icoana credinței. 

International Journal of Interdisciplinary Scientific Research 12/6 (June 2020), pp. 37-56 

(https://doi.org/10.26520/icoana.2020.12.6.37-56). 

[16] Din învățăturile Părintelui Arsenie Boca. Tinerii, familia și copiii născuți în lanțuri (Despre legile și 

fărădelegile familiei creștine), lucrare tipărită cu binecuvântarea Preasfințitului Calinic, Episcopul 

Argeșului, Editura Credința strămoșească, Iași, 42012. 

[17] Duțu, Florin, Viața Părintelui Arsenie Boca de la Prislop: 1910-1989, Editura Floare Albă de Colț, 

București, 22016. 

[18] Idem, Viața Părintelui Dumitru Stăniloae 1903-1993, Editura Floare Albă de Colț, București, 2015. 

[19] Gafencu, Valeriu, Calea spre fericire. Scrisori trimise din închisoare celor dragi, Editura Agaton, 

Făgăraș, 2006. 

https://manastirea.petru-voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/
https://manastirea.petru-voda.ro/2015/11/29/acatistul-sfintilor-mucenici-romani-din-inchisori/
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025/
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-sfant-marturisitor-parintele-dumitru-staniloae-191891.html
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/crampeie-din-viata-unui-sfant-marturisitor-parintele-dumitru-staniloae-191891.html
https://doi.org/10.26520/rrsa2020.1.2.14-35


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 78 

[20] Grigorie de Nazianz, Sfântul, Cuvântări teologice, traducere din limba greacă de pr. Gh. Tilea și Nicolae 

Barbu, Editura Herald, București, 2008. 

[21] Ianolide, Ioan, Deținutul profet, Editura Bonifaciu, Bacău, 2021 (prima ediție a apărut la aceeași Editură, 

în 2009).  

[22] Ianolide, Ioan, Întoarcerea la Hristos - Document pentru o lume nouă, Editura Christiana, București, 

2006; ibidem, Editura Bonifaciu, Bacău, 2022. 

[23] Ianolide, Ioan, Testamentul unui nebun, Editura Bonifaciu, Bacău, 2015. 

[24] Ioan Gură de Aur, Sfântul, Comentariile sau Explicarea Epistolei I către Tesaloniceni, omilia I, în 

volumul Comentariile sau explicarea Epistolei către Coloseni, I și II Tesaloniceni a Sfântului Apostol 

Pavel, traducere din limba elină, ediția de Oxonia, 1855, de Arhim. Theodosie Athanasiu, București, 

1905. 

[25] Idem, Despre schimbarea numelor. Despre răbdare. Despre milostenie. Despre tăria credinței. Despre 

propovăduirea Evangheliei și alte omilii, traducere din limba greacă veche și note de Pr. prof. Dumitru 

Fecioru, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2006. 

[26] Idem, Predici la sărbători împărătești și cuvântări de laudă la sfinți, traducere din limba greacă și note 

de Pr. prof. Dumitru Fecioru, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2002. 

[27] Idem, Cuvinte despre creșterea copiilor, traducere din limba greacă veche de pr. Marcel Hancheș, 

Editura Sophia, București, 2021. 

[28] O experienţă abisală – dialog cu preotul Gheorghe Calciu Dumitreasa şi scriitorul Marcel Petrişor, 

disponibil la https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-

dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/ (accesat 05.10.2025). 

[29] Părintele Arsenie Boca, Mare îndrumator de suflete din sec. XX - O sinteză a gândirii Părintelui Arsenie 

în 800 de capete, Editura Teognost, Cluj-Napoca, 2012. 

[30] Părintele Dumitru Stăniloae în conștiița contemporanilor. Mărturii, evocări, amintiri, Editura Trinitas, 

Iași, 2003. 

[31] Părinții de ieri, Sfinții de azi. Proclamarea generală a canonizării celor 16 sfinți duhovnici și 

mărturisitori ortodocși români din secolul al XX-lea, 4 februarie 2025, volum realizat cu binecuvântarea 

Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, de Editurile Patriarhiei Române 

[Pr. Mihai Hau, Consilier patriarhal] în colaborare cu Sectorul Cultură, Pictură și Restaurare al 

Patriarhiei Române [Dl. Răzvan-Mihai Clipici, Consilier patriarhal], Editura Basilica, București, 2025. 

[32] Persoană și comuniune. Prinos de cinstire Părintelui Profesor Academician Dumitru Stăniloae la 

împlinirea vârstei de 90 de ani, volum tipărit cu binecuvântarea Î.P.S. Dr. Antonie Plămădeală, 

Mitropolitul Transilvaniei din inițiativa Pr. Prof. Decan Dr. Mircea Păcurariu, sub îngrijirea Diac. Asist. 

Ioan I. Ică jr., Editura şi tiparul Arhiepiscopiei ortodoxe Sibiu, Sibiu, 1993. 

[33] Petcu, Adrian Nicolae, Dicționarul clericilor și mirenilor ortodocși români mărturisitori în detenția 

comunistă (1945-1964), volum publicat cu binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul 

Bisericii Ortodoxe Române, Editura Basilica, București, 2017. 

[34] Răstignirea monahismului românesc: Decretul 410/1959, carte tipărită cu binecuvântarea 

Înaltpreasfințitului Teofan, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei, Editura Doxologia, Iași, 2009. 

[35] Romanidis, Pr. Ioan, Teologia patristică, traducere din limba greacă, note, completări bibliografice și 

postfață de Ion Marian Croitoru, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2012. 

[36] Sfântul închisorilor. Mărturii despre Valeriu Gafencu adunate și adnotate de monahul Moise, carte 

apărută cu binecuvântarea și un cuvânt înainte al ÎPS Andrei, Arhiepiscop al Alba Iuliei, Editura 

Reîntregirea, Alba Iulia, 2007. 

[37] Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae: un nou rugător în cer, volum realizat cu binecuvântarea 

Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, de Editurile Patriarhiei Române în 

colaborare cu Muzeul memorial „Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae”, Editura Basilica, 

București, 2025. 

[38] Sfinții închisorilor, Editura Mănăstirea Petru Vodă, 2019. 

[39] Stăniloae, Pr. Prof. Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, tipărită cu binecuvântarea 

Preafericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 32003. 

[40] Idem, Opere complete, vol.  I, Cultură şi duhovnicie: articole publicate in Telegraful Roman: (1930-

1936), carte publicată cu binecuvantarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 

https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/
https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/
https://fericiticeiprigoniti.net/o-experienta-abisala-dialog-cu-preotul-gheorghe-calciu-dumitreasa-si-scriitorul-marcel-petrisor/


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 79 

Romane; ediție îngrijită, studiu introductiv şi note de Ion-Dragoş Vlădescu, Editura Basilica, Bucureşti, 

2012. 

[41] Steinhardt,Părintele Nicolae, Jurnalul fericirii, Editura Mănăstirii Rohia, Rohia, 2005. 

[42] Șontică, Daniela, „Ioan Ianolide, 23 de ani de închisoare cu Hristos în inimă”, disponibil la 

https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-hristos-in-inima-

121955.html (accesat la 04.10.2025). 

[43] „Valeriu Gafencu - Sfântul închisorilor. Portret”, în Sfinții închisorilor, Editura Mănăstirea Petru Vodă, 

2019, pp. 236-253. 

[44] „Valeriu Gafencu”, disponibil la https://ro.wikipedia.org/wiki/Valeriu_Gafencu (accesat la 01.12.2025). 

[45] Vasile cel Mare, Sfântul, Epistole, traducere din limba greacă de T. Bodogae, revăzută de Prof. Dr. Tudor 

Teoteoi, PSB (serie nouă), vol. 3, Editura Basilica, București, 2010. 

[46] Idem, Scrieri. Partea a doua. Asceticele, Regulile morale, 2, traducere, introducere, indici și note de 

Prof. Iorgu D. Ivan, PSB (serie veche), vol. 18, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 1989. 

[47] Vasile, Danion, Din temnițe spre sinaxare, carte apărută cu binecuvântarea Înalt Preasfințitului 

Arhiepiscop Justinian Chira al Episcopiei Maramureșului și Sătmarului, Editura Areopag, București, 

2023. 

[48] Vasilescu, Constantin / Mareș, Clara / Soare, Florin S. / Mureșan, Alin / Petre, Constantin, Morfologia 

(ne)vinovăției. Alfabetul detenției feminine în comunism, Editura Litera, București, 2022. 

[49] Viața Părintelui Gheorghe Calciu, disponibil la https://gheorghecalciu.ro/viata-parintelui-gheorghe-

calciu/ (accesat 05.10.2025). 

[50] Viața Sfântului Cuvios Mărturisitor Arsenie de la Prislop, disponibil la https://doxologia.ro/viata-

sfantului-cuvios-marturisitor-arsenie-de-la-prislop (accesat la 04.10.2025). 

 

 

https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-hristos-in-inima-121955.html
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/ioan-ianolide-23-de-ani-de-inchisoare-cu-hristos-in-inima-121955.html
https://ro.wikipedia.org/wiki/Valeriu_Gafencu
https://gheorghecalciu.ro/viata-parintelui-gheorghe-calciu/
https://gheorghecalciu.ro/viata-parintelui-gheorghe-calciu/
https://doxologia.ro/viata-sfantului-cuvios-marturisitor-arsenie-de-la-prislop
https://doxologia.ro/viata-sfantului-cuvios-marturisitor-arsenie-de-la-prislop

