
 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 13 

https://doi.org/10.26520/rrsa2025.6.7.13-36 

 

REPERE PRIVIND FOLOSUL SLUJIRII DUHOVNICEȘTI ȘI 

MĂRTURISIREA CREDINȚEI CREȘTINE ORTODOXE, ÎN 

SECOLUL AL XX-LEA. STUDIU DEDICAT CENTENARULUI 

PATRIARHIEI ROMÂNE (1925-2025) 

 
- POINTS OF INTEREST ON THE USE OF CLERGY AND THE 

CONFESSION OF THE ORTHODOX CHRISTIAN FAITH IN THE 20TH 

CENTURY. STUDY DEDICATED TO THE CENTENARY OF THE 

ROMANIAN PATRIARCHY (1925-2025)- 
 

Prof. univ. dr. Ion Marian CROITORU,  

Facultatea de Teologie Ortodoxă și Științele Educației, 

 Universitatea „Valahia”, Târgoviște & 

Școala Doctorală de Teologie, Universitatea „1 Decembrie 1918”, Alba Iulia,  

ROMANIA 

E-mail: ioncroitoru@yahoo.fr, im.croitoru@yahoo.gr  

 

ABSTRACT 

In the present paper, the spiritual dimension of priestly ministry within Romanian 

Orthodoxy is examined and brought to the fore from a historical and ecclesiastical 

perspective, as well as the confession of faith in God, taking as a point of reference 

the context of the socio-political challenges of the past century. In a century 

marked by two World Wars, the establishment of the communist regime, 

persecutions, ideologies opposed to the religious fact, and multiple restrictions on 

holy spiritual life, the ministry of the Spiritual Father constituted a landmark of 

light and stability, contributing to the preservation of Orthodox Christian identity 

and to the transmission of the values of the Gospel of the Savior Jesus Christ. At 

the same time, the year 2025, proclaimed as the Honorary Year of the Centenary 

of the Romanian Patriarchate and the Commemorative Year of the Romanian 

Orthodox Spiritual Fathers and Confessors of the 20th Century, represents a 

providential occasion for the remembrance of exemplary ecclesial figures, as well 

as for the presentation of a spiritual method of confession of sins specific to Father 

Arsenie Papacioc, rightly called the Saint of the Black Sea or of Dobrogea. By 

combining the historical perspective with reflection on the role of the Spiritual 

Father in the life of the faithful, the study aims to offer a patristic orientation for 

future Spiritual Fathers, keeping alive the example of those who illumined the 

Church, in the past century. In this sense, the study is situated within the context of 

the celebration of the Centenary of the Romanian Patriarchate, constituting a 

contribution to the consolidation of the spiritual and cultural memory of Romanian 

Orthodoxy. 

Keywords: Honorary Year, Commemorative Year, the Centenary of the Romanian 

Patriarchate, Spiritual Father, confessor, Orthodoxy, the Orthodox Church, 

Father Arsenie Papacioc;  



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 14 

INTRODUCERE 

După o tradiție deja consacrată în viața Patriarhiei Române, fiecare an calendaristic sau 

civil este dedicat, de obicei, unei duble teme de dezbateri și analize misionar-pastorale și 

duhovnicești, una având un caracter omagial, abordându-se teme duhovnicești și istorice 

majore, iar cealaltă un caracter comemorativ, cu referință la istoria și viața Bisericii Ortodoxe 

Române1, ambele fiind menite să reflecte activitatea Bisericii Ortodoxe în rândurile 

credincioșilor ei, prin purtarea de grijă a ierarhilor Sfântului Sinod și conlucrarea venită atât 

din partea clericilor, cât și din cea a mirenilor, precum și a monahilor și monahiilor. Astfel, 

miercuri, 1 ianuarie 2025, după Sfânta și Dumnezeiasca Liturghie și Slujba de Te Deum, 

oficiate într-un sobor arhieresc, prezidat de către Preafericitul Părinte Daniel, în Catedrala 

Patriarhală din București, Episcopul vicar patriarhal Varlaam Ploieșteanul, Secretarul 

Sfântului Sinod, a dat citire actului sinodal, prin care a fost aprobată „proclamarea anului 

2025 în Patriarhia Română ca Anul omagial al Centenarului Patriarhiei Române și Anul 

comemorativ al duhovnicilor și mărturisitorilor ortodocși români din secolul al XX-lea.  

Propunerea Cancelariei Sfântului Sinod pentru cele două teme din anul în 20252 este 

argumentată, pe de o parte, prin faptul că, în respectivul an, Biserica Ortodoxă Română urma 

să aniverseze 140 de ani de la recunoașterea autocefaliei (25 aprilie 1885) și 100 de ani de la 

ridicarea ei la rangul de Patriarhie (4 februarie 1925). Pe de altă parte, încă din anul 2021, 

Sfântul Sinod al Bisericii Ortodoxe Române a stabilit (prin hotărârea nr. 78/2021) ca, în 

2025, în cadrul manifestărilor celor două evenimente menționate, să aibă loc proclamarea 

solemnă a cinstirii ca Sfinți a „unor mărturisitori și mari duhovnici misionari români”, 

potrivit propunerilor formulate de către Sinoadele mitropolitane ale Patriarhiei Române. Șirul 

manifestărilor a urmat un program cadru liturgic, cultural și mediatic3 bine conturat și 

edificator, desfășurat în toate eparhiile aflate sub jurisdicția acestei Patriarhii. 

Se cuvine, înainte de a trece la expunerea părților acestui studiu4, să fac câteva scurte 

precizări, menite a fi „chei de interpretare” pentru o bună percepere a celor ce vor fi 

prezentate. Toată slujbele Bisericii Ortodoxe, care este Biserica „cea una”, precum și întreaga 

ei tradiție ascetică se referă, îndeosebi, la trei stări duhovnicești, pe care se cuvine să le 
 

* De precizat că o mică parte din acest studiu, cu titlul „2025-Anul comemorativ al duhovnicilor și 

mărturisitorilor ortodocși români din secolul al XX-lea”, a fost prezentată, ca referat, în cadrul Conferinței 

pastoral-misionare, organizată la inițiativa și cu binecuvântarea Înaltpreasfințitului Părinte Nifon, Arhiepiscopul 

și Mitropolitul Târgoviștei, și desfășurată la 6 noiembrie 2025, în Sala Independența din Târgoviște. Păstrându-

se același titlu, referatul urmează să fie tipărit în Almanahul bisericesc al Arhiepiscopiei Târgoviștei, pe anul 

2026.  

** Faculty of Orthodox Theology and Educational Sciences, “Valahia” University of Târgoviște & 

Doctoral School of Theology, “1 December 1918” University of Alba Iulia, Romania. 
1 La inițiativa Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul României, Sfântul Sinod al Bisericii Ortodoxe Române a 

hotărât, începând cu anul 2008, ca fiecare an calendaristic să fie dedicat acestei duble tematici, după cum s-a 

menționat mai sus, scopul fiind acela de întărire a credinței creștine ortodoxe și de promovare a valorilor 

Ortodoxiei, în vederea amplificării vieții spirituale, culturale și sociale a poporului român, în general, precum și 

a conștientizării, la nivel personal, a folosului obținerii mântuirii. 
2 Aprobate în ședința de lucru a Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Române din 29 februarie 2024, vezi Actul 

de proclamare a Anului omagial și comemorativ 2025, disponibil on-line la https://basilica.ro/actul-de-

proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025 (accesat la 23.10.2025). 
3 În primul semestru al anului 2025, a fost tratată tema Anul omagial al Centenarului Patriarhiei Române, pe 

când, în al doilea semestru din același an, a urmat prezentarea temei Anul comemorativ al duhovnicilor și 

mărturisitorilor ortodocși români din secolul al XX-lea. 
4 Respectivele părți mi-au fost încredințate și au făcut parte din structura referatului prezentat la Conferința 

pastoral-misionară din 6 noiembrie 2025, menționată în prima notă cu asterisc din prezentul studiu.  

https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 15 

dobândească orice creștin ortodox, adică la curățirea lui de păcate și patimi, la luminarea sau 

iluminarea minții sale de către harul Sfântului Duh și la îndumnezeirea ființei sale, trup și 

suflet5.  

În Biserica Ortodoxă, fiecare creștin, în momentul primirii Sfintelor Taine ale 

Botezului, Mirungerii și Dumnezeieștii Împărtășanii, devine trăitor al celor trei stări 

duhovnicești. Însă, de-a lungul vieții, datorită multor cauze (neglijența nașilor sau chiar a 

propriilor părinți după trup, primirea unei educații neadecvate și ostile faptului de a crede în 

Dumnezeu etc.), cei mai mulți dintre creștini, adesea, le pierd, dar Biserica ne pune la 

dispoziție multe mijloace și metode pentru a le redobândi. De aceea, în toată experierea 

duhovnicească, așa cum ne este lăsată ca reper în texte neptice și filocalice, orice creștin, 

dacă nu face actuale stările de curățire și de luminare, ajunge să fie bolnav sau pătimitor cu 

sufletul, câtă vreme „energia mintală nu lucrează corect în interiorul lui”6. Pe baza acestei 

realități de suferință și boală, Biserica s-a remarcat ca un „spital duhovnicesc”, iar Ortodoxia 

ca o „conduită terapeutică”, menită să-l ajute pe om să-și vindece personalitatea7, adică să 

aibă lucrătoare, așa cum se cuvine, rațiunea și cugetul, al căror sediu este în creierul său, pe 

de o parte, și mintea, avându-și sediu în inima lui, pe de altă parte, în măsura în care este 

sănătos sufletește și duhovnicește.  

Acest lucru se realizează prin metoda isihastă, care cuprinde două axe principale, 

cumulative prin tot ceea ce înseamnă practica liturgică și trăirea ascetică în Biserică, adică 

practicarea rugăciunii minții sau a inimii, „Doamne, Iisus Hristoase, miluiește-mă”8, și 

însetarea permanentă după „medicamentul nemuririi”, care este Dumnezeiasca Împărtășanie. 

În felul acesta, Ortodoxia apare ca o știință medicală prin excelență, bazată pe experiment, 

adică pe experierea stărilor de curățire, luminare și îndumnezeire. Corelată la aceste stări, 

știința medicală numită Ortodoxia diferă de toate celelalte științe medicale, prin faptul că cel 

ce se vindecă, urmând „rețetele terapeutice” proprii Ortodoxiei, devine, la rândul său, 

terapeut, cu alte cuvinte, în mod duhovnicesc și tacit, el este perceput ca „medic” pentru cei 

nevindecați. Astfel, prin aplicarea conduitei terapeutice conforme Ortodoxiei, credinciosul 

devine „mijlocul pentru terapia” sau vindecarea „celorlalți” și, în consecință, se înțelege care 

este scopul social al Ortodoxiei și, implicit, al Bisericii celei una. Cu alte cuvinte, 

credinciosul trăiește în cadrul unei societăți și trebuie să acționeze în ea ca fiind sănătos, din 

punct de vedere sufletesc și duhovnicesc9. Însă, un rol major în vindecarea credinciosului îl 

are tocmai Părintele Duhovnic, ca medic sau doctor duhovnicesc, care „este dator” să se afle 
 

5 Părintele Ioan Romanidis, Teologia patristică, traducere din limba greacă, note, completări bibliografice și 

postfață de Ion Marian Croitoru, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2012, p. 33. 
6 Părintele Ioan Romanidis, Teologia patristică, p. 32. 
7 Părintele Ioan Romanidis, Teologia patristică, p. 41. 
8 Această rugăciune, cunoscută în tradiția isihastă, specifică Ortodoxiei, cu mai multe denumiri (rugăciunea lui 

Iisus, a minții, a inimii, a singurului gând, la toată vremea, neîncetată), poate să fie rostită nu doar sub această 

formă scurtă, de numai cinci cuvinte, ci și într-o formă mai extinsă, cu referire la ajutorul Maicii Domnului sau 

la cinstirea Sfinților unei zile, precum și cu pomenirea nu doar a propriei persoane, ci și a celor care se află în 

jurul nostru sau au trecut în viața de dincolo de mormânt. De pildă, putem spune, în interiorul nostru, „Doamne, 

Iisuse Hristoase, Fiul lui Dumnezeu, pentru rugăciunile Maicii Tale și ale Sfinților Tăi cinstiți astăzi, miluiește-

mă pe mine păcătosul” sau „miluiește-i pe părinții mei, pe frații și surorile mele, pe colegii mei de muncă, pe 

șefii mei, pe Părintele meu Duhovnic, pe cei adormiți din neamul meu” și așa mai departe, repetând pentru 

fiecare în parte sau separat, de cât mai multe ori.  
9 Părintele Ioan Romanidis, Teologia patristică, p. 42. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 16 

în stările de curățire și de luminare, astfel încât să poate să-i inițieze și pe cei din jurul său în 

aceste stări10. 

În cele ce urmează, voi expune, cât se poate de rezumativ, doar câteva aspecte legate de 

primele două puncte ale tematicii generale, pe care a formulat-o Sfântul Sinod al Patriarhiei 

Române, și anume: 1) Rolul și lucrarea Părintelui Duhovnic în viața Bisericii; 2) Chipuri de 

preoți duhovnici de vocație și mărturisitori, în secolul al XX-lea11.   

 

1. Rolul și lucrarea Părintelui Duhovnic în viața Bisericii 
Încă de la începuturile Bisericii văzute și pe măsură ce s-a conturat și viața monahală, a 

apărut importanța îndrumării venite din partea celor experimentați în viața sfânt-

duhovnicească, formulându-se folosul paternității spirituale sau duhovnicești. Această 

paternitate va ajunge să fie exprimată în viața Bisericii, pe de o parte, ca „o funcție clar 

definită în cadrul instituțional al Bisericii”, adică cea a „preotului-duhovnic”, care primește 

din partea episcopului, prin hirotesire, dreptul de a mărturisi, astfel spus, de a-i primi pe 

credincioși la spovedanie sau mărturisire. Pe de alte parte, respectiva paternitate va fi trăită și 

prin prezența lângă o persoană harismatică, adică îmbunătățită din punct de vedere 

duhovnicesc, care poate să fie un simplu monah, care nu este preot, sau o simplă monahie, 

chiar și un simplu mirean sau mireancă, „fiindcă, în tradiția ortodoxă, există părinți 

duhovnicești și maici duhovnicești”, asimilați, cât privește limbajul specific românesc, cu 

apelativul de „Părinte” sau de „Maică”12, astfel că un creștin sau o creștină, având viață 

îmbunătățită, poate avea „darul paternității” sau, după caz, pe cel al „maternității”13.  

Prin urmare, de astfel de persoane se apropie credincioșii pentru sfaturi și îndrumare, 

dar lucrarea lor nu substituie lucrarea preotului duhovnic. Astfel, în viața Bisericii, se 

distinge, pe de o parte, lucrarea preotului duhovnic, care, din punct de vedere al slujirii, ține 

de „planul exterior, oficial și ierarhic, cu organizarea” Bisericii în eparhii, care au, la rândul 

lor, mănăstiri, schituri și parohii, încadrându-se, cu statornicie, în succesiunea apostolică, prin 

taina „punerii mâinilor”, și păstrând, cu ardoare, fidelitatea față de acuratețea credinței 

creștine ortodoxe. Pe de altă parte, se distinge, tot în viața Bisericii, și „planul interior, 

duhovnicesc și «harimsatic»”, căruia îi aparțin, în principal, cei îmbunătățiți duhovnicește14, 

care, în paralel cu succesiunea apostolică a episcopilor, se încadrează în succesiunea Sfinților, 
 

10 Părintele Ioan Romanidis, Teologia patristică, pp. 154-155, 167, 183-184. 
11 Tematica, intitulată „2025-Anul comemorativ al duhovnicilor și mărturisitorilor ortodocși români din secolul 

al XX-lea” și precedată de o introducere, a fost împărțită în șapte puncte, urmate de concluzii. Celelalte cinci 

puncte sunt: 3) Monahi și monahii cu viețuire filocalică și mărturisitori ai credinței, în secolul al XX-lea; 4) 

Paternitate și filiație în relația dintre duhovnic și ucenic pentru transmiterea unei moșteniri spirituale peste 

generații; 5) Pastorația specifică marilor duhovnici ai secolului al XX-lea între realități ecleziale și constrângeri 

sociale; 6) Contribuția marilor duhovnici de dinamizare a vieții creștine și de implementare a principiilor 

evanghelice în societatea românească; 7) Importanța recunoașterii și prețuirii chipurilor de sfințenie ale marilor 

duhovnici din Biserica Ortodoxă Română, vezi https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-

comemorativ-2025 (accesat la 23.10.2025). 
12 În tradiția greacă, o asemenea persoană este apelată, după caz, „Γέρων” sau „Γερόντισσα”, ceea ce, în tradiția 

slavă, înseamnă „Stareț” sau „Stareță”, pe când în tradiția românească sunt folosiți termenii de „Părinte” și de 

„Maică”.  
13 † Kallistos al Diokleii, „Paternitatea spirituală în Ortodoxie”, traducere în limba română de diac. Ioan I. Ică 

jr., în Pr. Irénée Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească în Răsăritul creștin, traducere din 

limba franceză de Mihai Vladimirescu, Editura Deisis, Sibiu, 22012, pp. 6-8; vezi și Hausherr SJ, Paternitatea și 

îndrumarea duhovnicească, p. 141. 
14 † Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, p. 8. 

https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 17 

însușindu-și modul lor patristic de viețuire și gândire15. Astfel, „cele două succesiuni sunt 

esențiale pentru adevărata funcționare a Trupului lui Hristos și numai prin acțiunea lor 

conjugată se realizează integral viața Bisericii pe pământ”16. Cu alte cuvinte, „avem nevoie 

de preoția tradițională”, adică de cea liturgică și instituțională, „din moment ce nici o altă 

Sfântă Taină a Bisericii nu poate exista fără aceasta”. În aceeași măsură, „avem nevoie și de 

darul distinct al Duhului Sfânt, prin care omul se face părtaș la preoția împărătească a lui 

Hristos”, adică la forma ei harismatică. „Fiecare persoană care a fost botezată în numele 

Tatălui și al Fiului și al Sfântului Duh poate dobândi acest dar. Fără acest dar, preoția 

tradițională nu își poate îndeplini, cu adevărat, scopul. Niciuna dintre aceste două forme - 

tradițională și harismatică - nu poate fi exclusă din viața credinciosului creștin și, cu atât mai 

puțin, din viața părintelui duhovnicesc”17.     

Cât privește, însă, rolul și lucrarea Duhovnicului în viața Bisericii, dacă ne referim la 

preotul slujitor, se constată că sunt deosebit de importante, mai ales, „în aceste timpuri, care 

nu suferă duhul smerit al lui Hristos”18. Părintele Duhovnic nu este doar un preot care ascultă 

mărturisiri sau spovedanii, ci un părinte spiritual care călăuzește credincioșii pe calea 

mântuirii, fiind un iconom, nu econom sau economist, adică un bun și darnic chivernisitor al 

„tainelor lui Dumnezeu (I Cor. 4: 1)”, precum și un împreună-lucrător cu Dumnezeu în 

ogorul Lui, care este propria Lui zidire (I Cor. 3: 9)19, făcându-se „pildă credincioșilor cu 

cuvântul, cu purtarea, cu dragostea, cu duhul, cu credința, cu curăția (I Tim. 4: 12)”. Lucrarea 

de Părinte Duhovnic își are temeiul în cuvintele Mântuitorului Iisus Hristos, Care, după 

slăvita Sa înviere, le-a dăruit Sfinților Apostoli puterea de a ierta păcatele, zicându-le: „luați 

Duh Sfânt, cărora le veți ierta păcatele, [li] se vor ierta lor, și cărora le veți ține, vor fi ținute 

(Ioan 20: 22-23)”. Această putere a fost transmisă, prin succesiune apostolică și păstrarea 

acurateței credinței în Domnul Iisus Hristos, episcopilor și, prin aceștia din urmă, preoților, 

făcând din Sfânta Taină a Spovedaniei un act real al lucrării Sfântului Duh în Biserica „cea 

una”. Astfel, Părintele Duhovnic este un mijlocitor între om și Dumnezeu, nu în sens juridic, 

ci în cel terapeutic, deoarece conlucrează cu credinciosul pentru vindecarea lui sufletească și 

duhovnicească20. Pe baza acestei realități duhovnicești, Sfinții Părinți, din toate timpurile 

Bisericii, îl consideră pe Părintele Duhovnic a fi „părinte”, „medic”, „sfătuitor” sau 

„călăuzitor”, „judecător” și „mijlocitor” înaintea lui Dumnezeu21.  

Pentru a îndeplini aceste lucrări sufletești și duhovnicești, Părintele Duhovnic nu se 

impune cu forța, ci îl ajută pe cel credincios, în procesul propriei vindecări, prin iubire, 
 

15 Denumit în limba greacă prin sintagma τὸ πατερικὸν φρόνημα.  
16 † Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, p. 8. 
17 Arhim. Zaharia Zaharou de la Essex, „Taina împăcării”, în Cuvinte în Duhul. Perspective pastorale despre 

Taina Spovedaniei, ediție îngrijită de Vasileios Thermos și Stephen Muse, traducere din limba engleză de 

Valentin-Radu Trandafir, Editura Doxologia, Iași, 2021, p. 35. 
18 Arhim. Zaharia Zaharou, Taina împăcării, p. 38. 
19 Pr. Petre Vintilescu, Spovedania și duhovnicia, Editura Librăriei Teologice, București, 1939, p. 25 (cartea a 

fost reeditată, cu unele omisiuni și corectări, vezi, de pildă, Preot Petre Vintilescu, Spovedania și duhovnicia, 

Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 32017). 
20 Pr. Prof. Dr. Ene Braniște, Liturgica generală cu noțiuni de artă bisericească, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1985, p. 119. 
21 Vezi π. Βασίλειος Kodseie, Ο Πνευματικός Πατέρας στα κείμενα της Φιλοκαλίας των Ιερών Νηπτικών 

(Ησυχαστική παράδοση και ποιμαντική ευθύνη σε σύνθεση), διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη, 2008, pp. 155, 

183, 263, 269, 278; Ρεβέκκα Γ. Παναγιωτίδου, Εκκλησία και σωτηρία του ανθρώπου κατά τη δογματική 

διδασκαλία του αγίου Πορφυρίου του Καυσοκαλυβίτου, διπλωματική εργασία, Θεσσαλονίκη, 2021, pp. 71-86. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 18 

discernământ și rugăciune22, care se cuvine să fie unele dintre principalele însușiri ale sale, 

dobândite, la rândul său, prin cultivarea permanentă a celor trei stadii ale vieții sfânt-

duhovnicești, curățirea, luminarea și îndumnezeirea. Drept urmare, el trebuie să aibă: 1) darul 

rugăciunii inimii și, implicit, viață curată, pentru ca să poată transmite harul vindecător sau 

lucrarea vindecătoare a harului dumnezeiesc necreat; 2) discernământ duhovnicesc 

(διάκρισις), care este o harismă a Sfântului Duh și reprezintă știința de a-i oferi fiecăruia 

sfatul potrivit; 3) răbdare și smerenie, pentru a purta poverile celor care se spovedesc. De 

altfel, la Sfânta Taină a Spovedaniei, Părintele Duhovnic ascultă mărturisirea păcatelor, oferă 

sfat și, după caz, prescrie o epitimie sau un canon de pocăință, în funcție de măsura 

duhovnicească a fiecărui credincios, și acordă iertarea păcatelor, prin harul Sfântului Duh, nu 

prin puterea sa personală.  

Cât privește percepția credinciosului asupra primirii canonului sau a epitimiei, un 

Părinte Duhovnic iscusit îl prezintă nu ca pe o pedeapsă, ci ca pe un tratament spiritual, menit 

să-l ajute pe credincios în a se vindeca sufletește și duhovnicește, refăcându-și, astfel, 

legătura cu Dumnezeu. Există, totuși, tendința unor preoți duhovnici de a folos excesiv 

metode negative, „reprezentate îndeosebi prin anumite interdicții sau opriri”. Deși 

respectivele metode pot constitui elemente ale terapeuticii duhovnicești sau ale pedagogiei 

spovedaniei, cu toate acestea, după Sfântul Ioan Gură de Aur, „pentru a vindeca, nu este 

destul să scoți săgeata din rană, ci trebuie să pui peste ea leac”23. În consecință, mărginirea 

terapeuticii din scaunul mărturisirii „numai la măsuri negative ar însemna”, conform 

Părintelui Petre Vintilescu, „că vindecăm rănile numai la suprafață sau că ne mărginim să 

tratăm simptomele, iar nu cauzele sau originea vitală, adică rădăcina păcatului. O adevărată 

viață spirituală nu se poate susține și dirija, atunci când negativul covârșește pozitivul în 

metode”24. După experiența Părintelui Zaharia Zaharú, ucenic al Sfântului Sofronie de la 

Essex, „Părinții duhovnicești fac cu adevărat cinste slujirii lor numai atunci când se situează 

mai prejos decât fiecare persoană, care se apropie de ei; când, cu smerenie, fără pretenții, ei 

[îi] oferă persoanei posibilitatea de a primi cuvântul Evangheliei, contribuind, astfel, la 

restaurarea, chiar dacă doar a câtorva. Dacă, în timpul slujirii preoțești, adaugă la fiecare 

cuvânt pe care îl rostesc și la fiecare faptă pe care o săvârșesc o fărâmă de iubire smerită, 

atunci, cu siguranță, bunul Dumnezeu va revărsa binecuvântări, astfel încât, mai întâi, ei 

înșiși și, apoi, credincioșii vor moșteni marele noian de har, care a izvorât din Crucea și 

Învierea Fiului Său iubit”25.      

În timpul exercițiului duhovnicesc de refacere a legăturii cu Dumnezeu, prin Sfânta 

Taină a Spovedaniei, relația credinciosului cu Părintele Duhovnic nu se limitează doar la 

spovedanie, ci devine o relație de ucenicie și filiație spirituală, asemănătoare celei dintre 

ucenici și Părinții pustiei. Credinciosul ajunge să se sfătuiască cu Părintele său Duhovnic nu 

doar când se află în diferite ispite și încercări, ci și referitor la decizii importante legate de 

familie, profesie, pentru că un Părinte Duhovnic, complet asumat și pe deplin trăitor al 
 

22 Aceste trei însușiri le întâlnim și la cei ce urmează succesiunea Sfinților, în dreptul cărora, însă, ele lucrează 

ca harisme, atrăgând și multe alte lucrări. De pildă, un Părinte duhovnicesc se distinge prin discernământ și 

clarviziune, ceea ce îi conferă și „capacitatea de a folosi cuvinte cu putere”; prin iubirea dezinteresată față de 

ceilalți și de a-și face ale sale suferințele altora; prin „puterea de a transfigura mediul uman, material și 

nematerial” († Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, pp. 13-20). 
23 Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilii la Evanghelia după Matei, X, 6, în Patrologia Graeca 57, col. 191; 

Vintilescu, Spovedania și duhovnicia, p. 329. 
24 Vintilescu, Spovedania și duhovnicia, p. 329. 
25 Arhim. Zaharia Zaharou, Taina împăcării, p. 36. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 19 

modului patristic de viețuire și de gândire, propriu Sfinților Bisericii, devine un martor al voii 

lui Dumnezeu în viața respectivului credincios. În acest sens, Sfântul Paisie Aghioritul 

recomanda ca un Părinte Duhovnic să nu se erijeze într-un judecător al omului, ci să fie 

asemenea unui tată, care plânge pentru copilul său rătăcit, astfel încât „certarea să o facă cu 

dragoste”, trăind durerea celui căzut26.  

La nivelul unei obști monahale sau al unei comunități parohiale, Părintele Duhovnic 

consolidează unitatea Bisericii, prin împăcarea sufletelor și vindecarea dezbinărilor; formează 

conștiințe creștine vii, prin predică și îndrumare; susține viața liturgică, deoarece 

credinciosul, prin Sfânta Taină a Spovedaniei, alături de alte fapte de asceză și de participare 

la cultul Bisericii, se pregătește pentru primirea Dumnezeieștii Împărtășanii; întărește 

legătura dintre cler și popor, fiind chipul Părintelui iubitor, răbdător și rugător. Astfel, un bun 

Părinte Duhovnic îl imită pe Păstorul cel Bun, adică pe Mântuitorul nostru Iisus Hristos (Ioan 

10: 11, 14), El fiind Cel ce revarsă, dimpreună cu Dumnezeu Tatăl și Sfântul Duh, prin 

lucrările preoților duhovnici, harul dumnezeiesc care vindecă, luminează și înnoiește sufletele 

credincioșilor. Așadar, un Părinte Duhovnic nu este doar un slujitor al Sfântului Altar, ci un 

Părinte și al obștii sau al comunității în care se află, adică un îndrumător al celor din jurul său 

pe calea spre sfințenie. Cu alte cuvinte, rolul și lucrarea Părintelui Duhovnic în Biserica 

Ortodoxă reprezintă inima vieții pastorale și duhovnicești, deoarece, prin îndrumarea 

credincioșilor pe calea mântuirii în Domnul Iisus Hristos, el exercită una dintre cele mai 

dificile funcții, denumită „arta artelor și știința științelor”, astfel că vechea definiție a 

filosofiei a devenit, în lumea creștină încă din primele secole, „cea a conducerii sufletelor 

(regimen animarum)”27. Prin el, Domnul Iisus Hristos lucrează în lume, iertând, vindecând și 

luminând sufletele, căci Părintele Duhovnic, prin imitarea lucrărilor Mântuitorului în lume, 

este chemat să fie asemenea unui părinte prin iubire, a unui medic sau doctor prin vindecare, 

a unui învățător prin cuvânt și a unui mijlocitor prin rugăciune. 

Dacă unui Părinte Duhovnic i se cere iubire și exemplu personal în experierea vieții 

sfânt-duhovnicești, având, așadar, chiar anumite datorii față de fiii și fiicele duhovnicești 

(îndrumarea lor duhovnicească; rugăciunea pentru ei; purtarea din poverile lor; manifestarea 

unei iubiri dezinteresate față de ei)28, atunci și credinciosului îi revine necesitatea de a cultiva 

niște însușiri, precum ascultarea, smerenia și rugăciunea, alături de datorii specifice (căutarea 

unui Părinte Duhovnic și, după caz, chiar și a unui Părinte duhovnicesc, adică a unei persoane 

harismatice; credință și ascultare; iubire dezinteresată față de acești Părinți)29, pentru a 

dobândi pace, luminare și creștere duhovnicească.  

Cât privește ascultarea, se cuvine să se aibă în atenție, cel puțin, trei lucruri. Mai întâi, 

ascultarea pe care fiul duhovnicesc i-o datorează Părintelui Duhovnic sau unei persoane 

harismatice nu este impusă, ci oferită în mod liber și de bunăvoie. Acest lucru înseamnă, pe 

de o parte, o pricepere din partea Părintelui, a cărui autoritate vine din trăire și nu prin rangul 

pe care îl deține. Pe de altă parte, supunerea impusă din partea Părintelui Duhovnic, din 

diferite motive și sub anumite pretexte, fără să fie izvorâtă dintr-o trăire duhovnicească 
 

26 Vezi Cuviosul Paisie Aghioritul, Cuvinte duhovnicești, vol. III: Nevoință duhovnicească, traducere din limba 

greacă de Ieroschim. Ștefan Nuțescu, Editura Evanghelismos, București, 2003, pp. 308-314. 
27 Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, p. 85. 
28 Vezi Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, pp. 161-190; în general, despre alte datorii ale 

preoților vezi Datoriile preoților compuse din Cuvântul lui Dumnezeu, din Canoanele Sinoadelor și de la 

Învățătorii Bisericii, traducere din slavono-rusește de C. Mavrula, Tipografia Sfintei Mitropolii, București, 

1852, reeditată, în alfabetul latin și diortosită, Editura Bizantină, București, 2011. 
29 Vezi Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, pp. 221-257. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 20 

autentică, este lipsită de valoare morală30 și nu devine lucrătoare, căci cerința este tocmai ca 

fiul duhovnicesc să-și ofere, cu bunăvoință, inima lui Dumnezeu. Așadar, ascultarea și 

supunerea voinței reprezintă acte voluntare și această caracteristică se observă, de pildă, în 

rânduiala tunderii în viața monahală. Foarfeca este așezată pe Sfânta Evanghelie, iar cel ce își 

dorește această viață trebuie să o ia și să o înmâneze, de trei ori, celui care îl tunde în 

respectiva viață, fie episcop, fie egumen, ca semn al supuneri și ascultării de bună voie31. În 

al doilea rând, relația dintre fiul duhovnicesc și Părintele său Duhovnic nu este unilaterală, ci 

reciprocă, nu bilaterală, ci triunghiulară, fiindcă adevăratul Călăuzitor este tocmai Sfântul 

Duh. În felul acesta, un Părinte Duhovnic se poate folosi de râvna fiului duhovnicesc în cele 

duhovnicești și, drept urmare, să se salte și el mai mult sufletește și duhovnicește32. În al 

treilea rând, Părintele Duhovnic „se străduiește necontenit să evite orice fel de constrângere și 

violență spirituală în relația cu ucenicii săi. Sub călăuzirea Duhului, el vorbește și acționează 

cu autoritate, dar această autoritate decurge dintr-o iubire smerită”33, fiindcă o astfel de iubire 

aduce roade sufletești și duhovnicești atât în dreptul Părintelui Duhovnic, cât și în cel al fiilor 

săi duhovnicești. 

În viața Bisericii, se distinge, pe de o parte, taina iertării păcatelor, exercitată de către 

un preot, care a primit, prin hirotesire, calitatea de duhovnic, iar pe de altă parte, arta creșterii 

duhovnicești34, pe care o poate avea și un preot, dar pe care o deține, din plin, o persoană 

harismatică, indiferent de statutul ierarhic, instituțional, intelectual sau social, adică ajunsă 

fiind la înălțimi duhovnicești. Prin urmare, cele două lucrări sunt distincte, dar nu 

inseparabile, deoarece atât preotul, cât și orice monah sau monahie, pustnic sau pustnică, 

precum și mirenii, fie ei bărbați, femei sau copii, sunt chemați să ajungă de la starea de după 

chipul lui Dumnezeu la starea de după asemănarea cu El. Din perspectiva acestui demers 

duhovnicesc, sunt întâlniți nu doar preoți harismatici, ci și monahi, monahii, mireni, mirence, 

care pot avea exercițiul paternității sau, după caz, al maternității duhovnicești, ceea ce 

înseamnă, de fapt, îndrumarea celor doritori pe calea obținerii mântuirii35.  

De altfel, referindu-se la cel considerat a fi un preot duhovnic sau, după caz, un 

povățuitor duhovnicesc, Sfântul Simeon Noul Teolog, care deplângea, în vremea lui (a doua 

jumătate a secolului al X-lea și începutul secolului al XI-lea), faptul că mulți dintre episcopi 

și preoți nu mai puteau să exercite din plin puterea de a lega și de a dezlega păcatele, din 

pricina decăderii lor morale, subliniază că dobândirea sfințeniei, prin curăția vieții, reprezintă 
 

30 Ascultarea necondiționată și, în aparență, oarbă nu se face ca un scop în sine, ci pentru vindecarea ucenicului 

de ceea ce vede duhovnicește Părintele său, care este o persoană harismatică. În felul acesta, sunt evitate fie 

aservirea respectivului ucenic, fie suprimarea personalității sale, căci, prin această „terapie de șoc” se eliberează 

ucenicul „de eul său neautentic și iluzoriu, ca să poate, apoi, ajunge la adevărata libertate” († Kallistos al 

Diokleii, Paternitatea spirituală, p. 25). Însă, merită precizat că o astfel de ascultare se împlinește, cu precădere, 

atunci când vine de la o persoană harismatică, adică de la o persoană cu viață îmbunătățită, care, prin harismele 

Sfântului Duh, vede și cunoaște cum să-l vindece pe cel ce se află lângă el, doritor de a-și obține propria 

mântuire. În caz contrar, exercitarea unei ascultări necondiționate impuse de către cei ce doar imită sau sunt 

departe de stările vieții sfânt-duhovnicești duce, de cele mai multe ori, la rezultate dezastroase, pentru cei care 

sunt constrânși să accepte respectiva ascultare.  
31 † Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, p. 21. 
32 † Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, pp. 22-23. 
33 † Kallistos al Diokleii, Paternitatea spirituală, p. 23. 
34 În practica deschiderii inimii și a mărturisirii gândurilor, există tradiția ca, în mănăstirile de maici, egumena să 

primească această mărturisire (Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, pp. 270, 304-346), după 

cum se petrece, același lucru, și în mănăstiri de monahi, dar dezlegarea de păcate o dă doar preotul duhovnic 

(Vintilescu, Spovedania și duhovnicia, pp. 34-36).  
35 Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, p. 141. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 21 

premisa necesară privind transmiterea lucrărilor harului Sfântului Duh și, în consecință, 

povățuirea sufletului, prin harismele Sfântului Duh, pe calea mântuirii36. Transpunând într-o 

altă formulare discursivă poziția acestui Sfânt Părinte, se reține învățătura, comună, de altfel, 

și altor Sfinți Părinți ai Bisericii, din toate epocile, că cine nu s-a făcut părtaș Sfântului Duh, 

prin curățire și luminare, unul ca acela nu poate să-l nască pe un altul întru Sfântul Duh, 

fiindcă cele tainice și duhovnicești se fac cunoscute „în cei ce ajung la statura de bărbat 

desăvârșit, la măsura vârstei plinătății lui Hristos [Efes. 4: 13]”37, cu alte cuvinte, renașterea 

duhovnicească revendică faptul ca, mai întâi, Părintele duhovnicesc să fie renăscut 

duhovnicește, pentru a veni în ajutorul celui ce-și dorește aceeași renaștere. Din această 

perspectivă, același Sfânt Părinte îl îndeamnă pe Părintele duhovnicesc să privească la inima 

lui sau, „mai degrabă”, să-și spele „pururea ochiul minții” sale, pentru a-l face să fie „curat și 

netulburat, căci prin el” va putea să-și vadă și mai bine inima și chiar să cunoască și să 

rânduiască, după „cum se cuvine și cele ale oilor sau, mai degrabă, ale părinților și fraților 

încredințați” lui, deoarece cel ce păstorește fie o parohie, fie o obște monahală, „se cere să 

aibă întru sine toate virtuțile, nu numai cele sufletești, ci și cele trupești și, mai mult, 

împreună cu virtuțile chiar și harismele cele mistice și mari”, întrucât se cade să fie 

împodobit unul cu acesta și să strălucească „nu numai prin virtuțile sufletești și trupești, ci 

trebuie să fie împodobit și mai mult încă de harismele duhovnicești, pentru că una e virtutea 

și alta e harisma; pentru că virtuțile se realizează din sârguința noastră proprie și se adună din 

osteneli proprii, dar harismele duhovnicești sunt daruri date de Dumnezeu celor ce se luptă 

[pentru ele]”38. Așadar, Sfântul Simeon Noul Teolog exprima convingerea dintotdeauna a 

Bisericii, pe care o amintea și Sfântul Vasile cel Mare, cu mult timp înainte (secolul al IV-

lea), precizând că Părinte Duhovnic se cuvine să fie acela „care nu mai trăiește după trup, ci 

lucrează în Duhul lui Dumnezeu și se poartă ca fiu al lui Dumnezeu”39. 

Esența paternității duhovnicești este ca Părintele Duhovnic să lucreze „asupra fiecărui 

om cu sârguință”, astfel încât să-l ajute la renașterea și transformarea lui lăuntrică, prin harul 

Sfântului Duh. Potrivit Sfântului Sofronie Saharov, citat și interpretat de către ucenicul său, 

Părintele Zaharia Zaharú, „lucrarea unui [P]ărinte duhovnicesc este atât de înfricoșătoare, cât 

și fascinantă. Dureroasă, însă, însuflețitoare”. El este chemat „la cea mai înaltă lucrare, la o 

cinste neasemuită”, adică „să zidească în Lumina Necreată dumnezei pentru veșnicie”, cu alte 

cuvinte, împlinindu-și slujba în duh de umilință și pocăință, „devine împreună-lucrător cu 

Dumnezeu la zidirea dumnezeilor nepieritori”40. 

Pentru a îndeplini această lucrare, Părintele Duhovnic este dator să-și curețe inima prin 

pocăință și rugăciune continuă către Dumnezeu, pentru a primi darul de a simți „ritmul lumii 

lăuntrice a tuturor celor care vin la el”. Prin urmare, el are nevoie de o „iluminare constantă 

de sus”, fără de care „slujirea paternității duhovnicești și, prin extensie, chiar Biserica însăși 

ar fi în pericol să devină «încă una dintre puterile oarbe ale lumii acesteia, prin ciocnirea 

cărora se poate aduce distrugere în viața universului»”41.  
 

36 Vezi Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească, pp. 141-142. 
37 Sfântul Simeon Noul Teolog, Discursuri teologice și etice. Scrieri I, studiu introductiv și traducere: diac. Ioan 

I. Ică jr, un studiu de ieromonah Alexander Golitzin, Editura Deisis, Sibiu, 22001, pp. 77-78, 81. 
38 Idem, Cateheze. Scrieri II, studiu introductiv și traducere: diac. Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 22003, pp. 

207-208. 
39 Sfântul Vasile cel Mare, Despre Sfântul Duh, 26, în Patrologia Graeca, 32, col. 180 C; Vintilescu, 

Spovedania și duhovnicia, p. 52. 
40 Arhim. Zaharia Zaharou, Taina împăcării, p. 36. 
41 Arhim. Zaharia Zaharou, Taina împăcării, p. 37. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 22 

 

2. Chipuri de preoți duhovnici de vocație și mărturisitori, în secolul al 

XX-lea 
Fiecare dintre creștinii ortodocși, dorindu-și mântuirea, se află, în timpul vieții 

pământești, sub epitrahilul unui preot duhovnic și, după cum este firesc, se simte atașat, 

printr-o filiație duhovnicească, de acel Părinte, încât multe și imposibil de redat în totalitate 

sunt chipurilor preoților duhovnici de vocație și mărturisitori, în secolul al XX-lea. Așa cum 

majoritatea cunoaștem42, acest secol a constituit o perioadă de mari transformări sociale și 

politice, împletite cu progresul științific în tehnologie, medicină etc., deși poartă marca a 

două Războaie Mondiale, urmate de instaurarea regimului comunist, în diferite părți ale 

lumii, și a cortinei de fier43, precum și de prigoane împotriva credinței în Dumnezeu.  

Cât privește neamul românesc și mama lui spirituală, adică Biserica Ortodoxă, după 

Primul Război Mondial (1914-1918) și Marea Unire a românilor din 1918, se cunoaște, în 

România, o scurtă perioadă de propășire economică și de reorganizare statală, dar și 

bisericească. Al Doilea Război Mondial (1939-1945) se va sfârși, însă, pentru români cu 

pierderi teritoriale, dar și cu instalarea regimului comunist (1947), acesta din urmă aducând o 

perioadă de persecuții religioase, în care clerul Bisericii, monahi și monahii, mireni și 

mirence de toate categoriile sociale și de diferite vârste au fost întemnițați, deportați, 

supravegheați sau marginalizați. În aceste condiții, misiunea pastorală a Bisericii a devenit o 

adevărată mărturisire de credință, iar Duhovnicii s-au transformat în repere de rezistență nu 

doar spirituală, ci și culturală. Prin exemplul lor de viață, chiar în această epocă au strălucit 

numeroase figuri luminoase ale Bisericii Ortodoxe Române. Prin jertfa, rugăciunea și 

credința lor neclintită, acești păstori sufletești au devenit adevărați mărturisitori ai 

Mântuitorului Iisus Hristos, în vremuri de întuneric și suferință.  

Desigur că ar fi imposibil să evocăm, așa cum se cuvine, mulțimea chipurilor de preoți 

duhovnici și mărturisitori, raportându-ne la secolul în discuție, după cum nici nu ne-am 

încadra în limitele unui referat sau studiu, motiv pentru care vom enumera doar câțiva dintre 

ei, urmărind nu cronologia vieții lor, ci statutul lor de ieromonahi sau preoți de mir. De 

precizat și faptul că o parte dintre ei au fost proclamați Sfinți ai Bisericii Ortodoxe Române, 

la 4 februarie 202544, astfel că, drept urmare, aceștia vor fi menționați atât cu apelativul de 

care s-au învrednicit, cât și cu data la care li se face cinstirea cuvenită. 

Dintre marile figuri de Părinți Duhovnici ieromonahi, trecuți la Domnul, în evlavia 

poporului s-au distins Sfântul Cuvios Mărturisitor Sofian Boghiu (1912-2002, cinstit la 16 

septembrie) și Părintele Adrian Făgățeanu (1912-2011) de la mănăstirea Antim din București, 

Părinții Benedict Ghiuș (1904-1990) și Ilarion Argatu (1913-1999) de la mănăstirea Cernica, 

Sfântul Cuvios Mărturisitor Arsenie Boca (1910-1989, cinstit la 28 noiembrie) de la 

mănăstirile Sâmbăta de Sus și Prislop, Părintele Ioan Iovan (1922-2008) de la mănăstirile 
 

42 Am avut în vedere media de vârstă a celor prezenți în sală, atunci când le-am prezentat o parte din acest 

studiu, în condițiile menționate mai sus, în prima notă cu asterisc.  
43 Sintagmă des folosită, în perioada 1919-1989, pentru a fi desemnată împărțirea Europei în două zone de 

influență, cea americană în Vest și cea sovietică în Est, adică între lumea democratică și cea comunistă.  
44 Această dată a coincis cu celebrarea propriu-zisă a 100 de ani de la adoptarea deciziei Sfântului Sinod de 

ridicare a Bisericii Ortodoxe Române la rang de Patriarhie. La 11-12 iulie 2024, Sfântul Sinod al acestei 

Patriarhii a aprobat proclamarea ca Sfinți a 16 cuvioși și preoți mărturisitori din secolul al XX-lea, vezi 

„Comunicat: Sinodul Bisericii Ortodoxe Române a aprobat 16 canonizări”, disponibil on-line pe 

https://basilica.ro/comunicat-sinodul-bisericii-ortodoxe-romane-a-aprobat-16-canonizari (accesat la 

27.10.2025). 

https://basilica.ro/comunicat-sinodul-bisericii-ortodoxe-romane-a-aprobat-16-canonizari


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 23 

Vladimirești, Plumbuita și Recea, Părintele Arsenie Papacioc (1914-2011) de la Techirghiol, 

Sfinții Cuvioși Paisie Olaru (1897-1990, cinstit la 2 decembrie) și Ilie Cleopa (1912-1998, 

cinstit la 2 decembrie), cărora li se adaugă și Părintele Ioanichie Bălan (1930-2007), toți trei 

de la mănăstirea Sihăstria, Părintele Iustin Pârvu (1919-2013), stareț al mănăstirii Petru Vodă, 

Sfântul Cuvios Dometie Manolache (1924-1975, cinstit la 6 iulie), denumit și cel Milostiv, de 

la mănăstirea Râmeț, Sfântul Cuvios Serafim Popescu (1912-1990, cinstit la 20 decembrie), 

cu titulatura de cel Răbdător, și Părintele Teofil Părăian (1929-2009) de la mănăstirea 

Sâmbăta de Sus, Părintele Serafim Man (1935-2013), stareț al mănăstirii Rohia și duhovnicul 

Părintelui Nicolae Steinhardt (1912-1989), Sfântul Cuvios Mucenic Gherasim Iscu (1904-

1951, cinstit la 26 decembrie), stareț al Tismanei, Sfântul Cuvios Mucenic Visarion Toia 

(1880-1958, cinstit la 10 noiembrie) de la mănăstirea Lainici, Sfântul Cuvios Calistrat Bobu 

(1913-1975, cinstit la 10 mai) de la mănăstirile Timișeni și Vasiova, Sfântul Cuvios Iraclie 

Flocea (1885-1964, cinstit la 3 august) din Basarabia, Părintele Nicodim Măndiță (1889-

1975) de la mănăstirile Văratec și Agapia etc.  

Acestora li se adaugă și numeroși Părinți Duhovnici din Sfântul Munte Athos sau de la 

Locurile Sfinte, unii dintre ei proclamați Sfinți ai Bisericii Ortodoxe, cum sunt Sfântul 

Cuvios Ioan Iacob Hozevitul45 (1913-1960, cinstit la 5 august) sau cei patru Părinți athoniți 

de origine română, pe care Patriarhia Ecumenică i-a trecut printre Sfinți, în 202546, Sfântul 

Cuvios Dionisie Vatopedinul (1909-2004, cinstit la 11 mai) de la chilia Colciu; Sfântul 

Cuvios Petroniu (1914-2011, cinstit la 24 februarie), fostul stareț al schitului românesc 

„Prodromu”; Sfântul Cuvios Nifon Prodromitul (1799-1899, cinstit la 18 octombrie), 

întemeietorul schitului românesc amintit mai sus; Sfântul Cuvios Nectarie Protopsaltul 

(1804-1899, cinstit la 18 noiembrie), supranumit și Privighetoarea Sfântului Munte. 

La fel de numeroasă este și pleiada Părinților Duhovnici preoți de mir, dintre care îi 

amintesc pe Sfântul Preot Mărturisitor Dumitru Stăniloae (1903-1993, cinstit la 4 octombrie), 

Sfântul Preot Mucenic Constantin Sârbu (1905-1975, cinstit la 23 octombrie), Sfântul Preot 

Mărturisitor Ilie Lăcătușu (1909-1983, cinstit la 22 iulie), Părinții Gheorghe Calciu-

Dumitreasa (1925-2006), Constantin Galeriu (1918-2003) Nicolae Bordașiu (1924-2022), 

Florin Boitan (1930-2021), Constantin Nazarie (1865-1926), Petre Vintilescu (1887-1974), 

Ene Braniște (1913-1984), Ioan Coman (1902-1987), Niculae Popescu (1881-1963), Dumitru 

Fecioru (1905-1988), Constantin Voicescu (1924-1997), Teodor Bodogae (1911-1994), 

Dimitrie Bejan (1912-1995), Sfântul Preot Mucenic Liviu Galaction Munteanu (1909-1959, 

cinstit la 8 martie), Sfântul Preot Mucenic Ilarion Felea (1903-1961, cinstit la 18 septembrie), 

Sfântul Preot Mucenic Alexandru Baltaga (1861-1941, cinstit la 8 august) etc. 

Alături de acești slujitori au fost și ierarhi creștini ortodocși mărturisitori, dintre care 

unii au suferit diverse forme de persecuție, exilări, suspendări și morți suspecte, precum 

arhiereii Efrem Enăchescu (1893-1968), în calitate de mitropolit al Basarabiei (1944), Antim 
 

45 Denumit, în calendarul Bisericii Ortodoxe Române, și Sfântul Cuvios Ioan Iacob de la Neamț. 
46 La 30-31 august 2025, Sfântul Sinod al Patriarhiei Ecumenice i-a  proclamat ca Sfinți pe Părinții Dionisie 

Ignat și Petroniu Tănase [„ΑΝΑΚΗΡΥΞΗ ΔΥΟ ΝΕΩΝ ΑΓΙΩΝ ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΜΑΣ”, disponibil on-line 

pe https://www.tastv.gr/article/anakiryxi-dyo-neon-agion-stin-ekklisia-mas (accesat la 25.10.2025)], iar 18 

octombrie 2025 pe Părinții Nifon Ionescu și Nectarie Crețu, cu titulaturile menționate în text [„Δύο νέοι Άγιοι 

στο αγιολόγιο της Εκκλησίας – Το Οικουμενικό Πατριαρχείο ανακήρυξε τους ασκητές Νήφωνα και Νεκτάριο 

του Άθω”, disponibil on-line pe https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-

agiologio-tis-ekklisias-to-oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho 

(accesat la 25.10.2025)]. Cât privește proclamarea ultimilor doi Sfinți Părinți Cuvioși, am avut încredințarea din 

partea Patriarhiei Române ca să verific corespondența cu Patriarhia Ecumenică.  

https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-agiologio-tis-ekklisias-to-oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho
https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-agiologio-tis-ekklisias-to-oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 24 

Nica sau Nicov (1908-1994), pe când era episcop de Ismail-Cetatea Albă (1944)47, Tit 

Simedrea (1886-1971) ca mitropolit al Bucovinei (1941-1945), Nifon Criveanu (1889-1970), 

ajuns mitropolit al Olteniei (1939-1945), Visarion Puiu (1879-1964), pe când era mitropolit 

de Transnistria la Odessa (1942-1943), Sebastian Rusan (1884-1956), în slujirea de mitropolit 

al Moldovei și Sucevei (1950-1956), Vasile Lăzărescu (1894-1969), ca mitropolit al 

Banatului (1947-1961), Nicolae Popovici (1903-1960), în calitate de episcop al Oradiei 

(1936-1950) etc.48 
 

47 El s-a bucurat de o reabilitate din partea autorităților comuniste, ajungând, în cele din urmă, arhiepiscop al 

Tomisului și Dunării de Jos (1975-1994). 
48 Vezi George Enache, „Ierarhi ortodocși scoși din scaun în anii regimului comunist”, în Ziarul Lumina, 17 

octombrie 2010, disponibil on-line pe https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-

ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html (accesat la 28.10.2025); idem, Ortodoxie și 

putere politică în România contemporană: studii și eseuri, Editura Nemira, București, 2005, pp. 157-279 

(Nicolae Popovici), 280-296 (Antim Nica); idem, Biserica în comunism: modele și mărturii, Editura Muzeului 

de Istorie & Editura Eikon, Galați & Cluj-Napoca, 2014, pp. 92-98 (Nicolae Popovici),  293-299 (Antim Nica); 

idem, Monahismul ortodox românesc și modernitatea: De la Regulamentele Organice la Decretul 410, Editura 

Eikon, București, 2024; idem & Adrian-Nicolae Petcu, Despre curajul de a rosti: episcopul Nicolae Popovici al 

Oradiei, Editura Partener, Galați, 2009; iidem, Monahismul ortodox și puterea comunistă în România anilor 

ʾ50, Editura Partener, Galați, 2009; Pr. Costel Dumbravă, George Enache, „Ierarhi, preoți, monahi, monahii și 

teologi de la Dunărea de Jos, victime ale represiunii comuniste”, în Credință, istorie și cultură la Dunărea de 

Jos, Editura Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 2005, pp. 533-587; Pr. Mircea Păcurariu, Dicționarul teologilor 

români, Editura Andreiana, Sibiu, 32014, pp. 196-197 (Nifon Criveanu), 332-333 (Vasile Lăzărescu), 234 

(Efrem Enăchescu), 449-450 (Antim Nica), 531 (Nicolae Popovici), 542-543 (Visarion Puiu), 569 (Sebastian 

Rusan), 592-593 (Tit Simedrea); idem, Cărturari sibieni de altădată, Editura Dacia & Cartprint, Cluj-Napoca & 

Baia Mare, 2002, pp. 534-539 (Vasile Lăzărescu); Pr. Ioan Dură, Monahismul românesc în anii 1948-1989. 

Mărturii ale românilor și considerații privitoare la acestea, Editura Harisma,  București, 1994; Martiri pentru 

Hristos, din România, în perioada regimului comunist, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 2007, pp. 565-580 (Nicolae Popovici); Adrian-Nicolae Petcu, „Problema 

repatrierii mitropolitului Visarion Puiu reflectată în dosarele Securității”, în Caietele CNSAS, 2/2 (4/2009), pp. 

225-256; idem, „Cazul episcopului Nicolae Popovici”, în Teologie și politică. De la Sfinții Părinți la Europa 

unită, coord. Miruna Tătaru-Cazaban, Editura Anastasia, București, Arad, Gutenberg, 2004, pp. 219-281; idem, 

„Activitatea Bisericii Ortodoxe Române în Transnistria”, în Studii și materiale de istorie contemporană, serie 

nouă, I (2002), pp. 289-309; idem & Pr. Nicolae Cătălin Luchian, Clerici și mireni mărturisitori din 

Arhiepiscopia Iașilor, în închisorile comuniste (1945-1964), Editura Doxologia, Iași, 2017, pp. 131-132 

(Visarion Puiu); Arhim. Policarp Chițulescu, „Lumini și umbre din activitatea unui ierarh misionar - 

Mitropolitul Nifon Criveanu”, în Biserica Ortodoxă Română, 2 (2010), pp. 186-198; idem (ed.), Mărturisitori ai 

luminii isihaste. Rugul aprins, Editura Basilica, București, 2017, pp. 73-76 (Tit Simedrea); Pr. Eugen Drăgoi, 

Arhiepiscopul dr. Antim Nica. Prinos la centenarul nașterii, 1908-2008, Editura Episcopiei Dunării de Jos, 

Galați, 2008; idem, Visarion Puiu. Mitropolit al Bucovinei și Transnistriei (1879-1964). Documente inedite, 

1908-1917, Editura Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 2005; idem, Ierarhi și preoți de seamă la Dunărea de Jos, 

1864-1989, Editura Arhiepiscopiei Tomisului și Dunării de Jos, Galați, 1990, pp. 53-58 (Antim Nica), 82-83 

(Visarion Puiu); Dumitru Valenciuc, „Visarion Puiu, mitropolit al Bucovinei (1935-1990), un martir al 

demnității ortodoxe”, în Analele Bucovinei, 11/1 (2004), pp. 41-82; Pr. Ioan Lisnic, Mitropolitul Visarion Puiu. 

Viața și opera bisericească, Editura Labirint, Chișinău, 2010;  Pr. Mihai Mocanu, „Mitropolitul Bucovinei 

Visarion Puiu - un nedreptățit al istoriei”, în Mitropolia Moldovei și Bucovinei. Teologie și Viață, 4 (LXX)/1-4 

(1994), pp. 147-156; Pr. Cristinel Ștefan Tanasă, Visarion Puiu, bibliografia unui mitropolit, Editura Doxologia, 

Colecția Episteme 24, Iași, 2017; Pr. Ion Vicovan, Mitropolitul Sebastian Rusan (1950-1956) - o flacără 

aprinsă într-o epocă de întuneric, Editura Performantica, Iași, 2008; Pr. Petrică Zamela, „Considerații privind 

activitatea și martirajul mitropolitului Vasile Lăzărescu”, în Revista de istorie contemporană, 2/3 (2008), pp. 

39-64 [pentru același studiu, cu titlul modificat și unele modificări, vezi idem, „Considerații generale privind 

activitatea anticomunistă și martirajul mitropolitului Vasile Lăzărescu”, în 90 de ani de la înființarea 

învățământului academic teologic ortodox în Oradea (1923-2013). Simpozion național, Oradea, 16-18 

octombrie 2013, coord. pr. Dumitru Megheșan, pr. Emil Cioacă, Editura Universității din Oradea, Oradea, 2013, 

pp. 232-256] etc. 

https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html
https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 25 

Se cuvine precizat, având în vedere aspecte referitoare la spațiul editorial, că înșiruirile 

de mai sus nu sunt exhaustive, putând fi completate cu multe alte nume49. Unii dintre cei 

enumerați au suportat martiriile din închisorile comuniste, alături de mulți alți slujitori ai 

Sfintelor Altare, primind chiar moarte mucenicească, în timp ce alții au supraviețuit, prin 

pronia lui Dumnezeu, și chiar au trecut pragul mileniului al II-lea, ajungând să fie printre 

primii Sfinți ai Bisericii Ortodoxe de la începutul mileniului al III-lea50.  

Personal, pot mărturisi, cu smerenie, că m-am folosit foarte mult duhovnicește din 

întâlnirile cu Sfântul Cleopa Ilie și Părintele Ioanichie Bălan de la Sihăstria, cu Părintele 

Teofil Părăian de la Sâmbăta de Sus, pe care l-am însoțit în Grecia și în Sfântul Munte Athos, 

cu Sfântul Petroniu Tănase de la Prodromu, cu Părintele Iustin Pârvu de la Petru Vodă, cu 

Părinții Constantin Galeriu, Nicolae Bordașiu și Florin Boitan din București, cu Părintele 

Ioan Iovan, pe când se afla la Recea, și, mai ales, cu Părintele Arsenie Papacioc de la 

Techirghiol. Dintre toți aceștia, voi sublinia, pe scurt și cu referire la arta de a fi Părinte 

Duhovnic, câteva învățături ale Părintelui Arsenie Papacioc, de care m-am legat prin filiația 

duhovnicească, încă din 1986, cultivând acest mare dar pentru mine până la anul trecerii sale 

la Domnul (2011, 19 iulie). 
 

49 În acest sens, vezi Mircea Motrici, La porțile timpului. Dialoguri cu mari duhovnici, Editura Crimca, 

Suceava, 2022; Silvan Theodorescu, Mari duhovnici români. De la Părintele Stăniloae la Ieromonahul Iustin 

Marchiș, vol. 3, Editura Integral, 2018 (text preluat în idem, Marii duhovnici. Călăuzele spirituale ale 

românilor, Editura Neverland, București, 2023; referitor la seria de volume, vezi în ediția din 2018, pp. 134-

158); Ierod. Paraschiv Cleopa, Au fost odată... Mărturii și convorbiri cu mari duhovnici, Editura Agaton, 

Făgăraș, 2016; George Crasnean (coord.), Mari Duhovnici ai neamului: Cleopa Ilie, Adrian Făgățeanu, Iustin 

Pârvu, Dionisie Ignat, Iulian Lazăr, vol. I, Editura Litera, București, 2015; idem, Mari Duhovnici ai neamului: 

Arsenie Papacioc, Petroniu Tănase, Roman Braga, vol. II, Editura Litera, București, 2015; idem, Mari 

Duhovnici ai neamului: Sofian Boghiu, Teofil Părăian, Teofil Bădoi, Serafim Man, vol. III, Editura Litera, 

București, 2015; Chipuri de lumină. Renumiți monahi din trecutul Arhiepiscopiei Bucureștilor, vol. I, editor 

Preot Alexandru Atanase Barna, Editura Cuvântul Vieții, București, 2015; Chipuri de lumină. Renumiți preoții 

de mir din trecutul Arhiepiscopiei Bucureștilor, vol. II, editor Preot Alexandru Atanase Barna, Editura Cuvântul 

Vieții, București, 2015; Pr. Prof. Acad. Niculae M. Popescu, Preoți de mir adormiți întru Domnul, Editura 

Christiana, București, 22002; Ierom. Ioanichie Bălan, Chipuri de călugări îmbunătățiți, vol. I, Editura 

Mănăstirea Sihăstria, Vânători, 22016; idem, Convorbiri duhovnicești, vol. I-II, editate de Episcopia Romanilor 

și Hușilor, București, 1984 (I), 1988 (II); idem, Pateric românesc, Editura Arhiepiscopiei Tomisului și Dunării 

de Jos, Galați, 31990 etc.  
50 Despre suferințele clerului, dar și ale celor din cinul monahal sau din rândurile mirenilor de diferite categorii 

sociale și pregătiri intelectuale, vezi Sfinții închisorilor, carte alcătuită cu osârdia maicilor de la mănăstirea 

Paltin Petru-Vodă, în colaborare cu Revista Atitudini, publicație a Fundației Justin Pârvu, Mănăstirea Paltin 

Petru-Vodă, 2019; Patriarhul Justinian Marina și apărătorii Ortodoxiei în perioada comunistă. Album 

comemorativ, Editura Basilica, București, 2017; Părintele Dimitrie Bejan, Mărturisitor al lui Hristos în 

închisorile comuniste, Editura Basilica, București, 2017; Ierom. Cosma Giosanu, Duhovnicii Sihăstriei sub 

cenzura comunistă, Editura Doxologia, Iași, 22017; Adrian-Nicolae Petcu, Dicționarul clericilor și mirenilor 

ortodocși români, mărturisitori în detenția comunistă [1945-1964], Editura Basilica, București, 2017; Fabian 

Seiche, Martiri și mărturisitori români din secolul XX. Închisorile comuniste din România, Editura Agaton, 

Făgăraș, 22014; Martiri pentru Hristos, din România, în perioada regimului comunist, Editura Institutului Biblic 

și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2007; George Enache, Ortodoxie și putere politică în 

România contemporană: studii și eseuri, Editura Nemira, București, 2005; Cristina Păiușan, Radu Ciuceanu, 

Biserica Ortodoxă Română sub regimul comunist 1945-1958, vol. I, Institutul Național pentru Studiul 

Totalitarismului, București, 2001; Paul Caravia, Virgiliu Constantinescu, Flori Stănescu, The Imprisoned 

Church. Romania, 1944-1989, translated into English by Ileana Barbu, Alina Carac, Daniela Dolgu, Diana 

Popescu, Monica Voiculescu (coord.), The Romanian Academy, The National Institute for the Study of 

Totalitarianism, Bucharest, 1999 (ediția în limba română, cu titlul Biserica întemnițată. România, 1944-1989, a 

apărut în 1998) etc.  



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 26 

Pentru a nu lărgi numărul de pagini dedicate conținutului acestui studiu, voi trece peste 

datele biografice51, precizând doar faptul că Părintele Arsenie a fost condamnat la peste 40 de 

ani de închisoare, unii primiți în timpul monarhiei, alții în cel al regimului comunist, din care, 

cumulându-se perioadele, a efectuat doar 14 ani52. Poziția de mărturisitor al credinței creștine 

ortodoxe este, așadar, ușor de observat numai din amănuntul redat mai sus, privind anii grei 

de închisoare, în care autoritățile urmăreau, după experiența Părintelui Arsenie, exterminarea, 

prin diferite mijloace (înfometare, torturi, detenția în zarcă etc.). De altfel, în 1990, după 

căderea regimului comunist (decembrie 1989), erau destule voci în presa vremii, dar și în alte 

mijloace de comunicare, puține pe atunci, nu așa de multe precum în zilele noastre, care, 

referindu-se la perioada comunistă, puneau, la modul provocator, întrebarea: „Unde a fost 

Biserica?” La această întrebare ostentativă, răspunsul Părintelui Arsenie a fost ferm: „în 

pușcării crunte, umilințe grozave, bătăi păgâne, insulte pline de venin... Sute și mii de preoți, 

călugări trăitori, frați de credință, au purtat lanțuri grele, lanțuri bătute la nicovală prin beciuri 

ascunse. Ne-au smuls bărbile și ne trăgeau de ele, ca pe animale de căpăstru. Ne-au înfometat 

îngrozitor, cu intenții de exterminare... Ne-au cerut lepădări de Hristos și de Sfinții Lui și nu 

ne-am lepădat, ferească Dumnezeu!... Ne-au cerut aceste lepădări insistent și sistematic, 

izolați și băgați în congelatoare (camere frigorifice), ca să poată obține măcar un cuvânt 

împotriva învățăturii Domnului nostru Iisus Hristos. Și nu am cedat... Aici a fost Biserica: în 

temniță. Aici, unde erau mii de creștini, care cereau întărire duhovnicească, dezlegări, întăriri 

și speranțe, pe care le dădeam prin bătăi în perete (Morse). Am scăpat din închisori, cei care 

am scăpat, fericiți că am fost ajutați de bunul Dumnezeu... Am venit fără bărbi, fără carne pe 

noi, fără dinți, cu ochii ascunși în orbite, dar care străluceau încă. Am venit fără chip de 

clerici”53. 

Învrednicindu-se de grăiri tainice cu Domnul Iisus Hristos, cu Maica Sa și Sfinții Lui, 

Părintele Arsenie Papacioc nu s-a remarcat doar ca un mărturisitor autentic al credinței în 

Dumnezeul revelației autentice, ci și ca un fin și neostenitor Părinte Duhovnic, fiind nu doar 

un preot tradiționalist, convins de importanța succesiunii apostolice și a fidelității față de 

învățăturile Bisericii Ortodoxe, dar și un Părinte harismatic, primind multe daruri sau harisme 

de la Dumnezeu, pentru îndrumarea și folosul celor care îl căutau, cu precădere, la scaunul de 

spovedanie. Pot mărturisi, cu smerenie și sfială, că am trăit, personal, lucrarea acestor 

harisme. La începutul legăturii noastre de filiație și de paternitate duhovnicească, îmi făceam 

„lista de păcate”, în timpul orelor de călătorie cu trenul de la București până la Eforie Nord. 

Însă, ajuns în chilia Părintelui Arsenie și îngenunchiat fiind sub epitrahilul său, îmi scoteam 
 

51 Vezi Ierom. Benedict Stancu (edit.), Iată duhovnicul. Părintele Arsenie Papacioc, Editura Sofia, București, 

2010; Sorin Alpetri, Între timp și veșnicie. Viața Părintelui Arsenie Papacioc, Editura Accent Print, Suceava, 
22015; Arhim. Vasile Miron, „Părintele Arsenie Papacioc, un stâlp neclintit al credinței în vremuri de furtună”, 

în Biserica Ortodoxă Română, 1-2 (2017), pp. 291-319; Ion Marian Croitoru, „Părintele Arsenie Papacioc și 

rostuirea vieții duhovnicești. Spicuiri din experiențele sale în închisorile comuniste”, în Facultatea de Teologie 

Ortodoxă Târgoviște, Centrul de Studii Misionare și Ecumenice „Sfântul Apostol Pavel”, Misiune, 

Spiritualitate, Cultură. Simpozion internațional „Teologie, iconografie, mărturisire – rezistența Bisericii prin 

cultură și spiritualitate”. Târgoviște, 30-31 mai 2017, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2017, pp. 356-395 

[pentru versiunea în limba engleză vezi idem, „Father Arsenie Papacioc and the proper arrangement of spiritual 

life. Glimpses of his experiences in the communist prisons”, în Icoana credinței. International Journal of 

Interdisciplinary Scientific Research, 4/7 (January 2018), pp. 81-110]; Adrian-Nicolae Petcu, Pr. Nicolae 

Cătălin Luchian, Clerici din eparhia Sucevei și Rădăuților în închisorile comuniste (1945-1964), Editura 

Arhiepiscopiei Sucevei și Rădăuților, Suceava, 2019, pp. 69-79; Enache, Biserica în comunism, pp. 235-240 etc. 
52 Croitoru, Părintele Arsenie Papacioc, p. 385. 
53 Croitoru, Părintele Arsenie Papacioc, p. 386; vezi și Alpetri, Viața Părintelui Arsenie, pp. 205-206; vezi și 

Preot Prof. Ion Buga, Unde a fost Biserica, Editura Sf. Gheorghe-Vechi, București, 2001. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 27 

finuț hârtia din buzunar, cu gândul și intenția de a citi cele scrise, dar Părintele îmi punea o 

întrebare și, deodată, în fracțiuni de secundă, începea freamătul răspunsului, zicându-mi: 

„dacă răspund sincer la întrebarea pusă, nu mai are rost să mai citesc această listă”. Îmi 

dădeam seama, în acele momente, că răspunsul reprezenta vârful de rădăcină pentru toate 

cele scrise și, evident, nu-și mai avea rost citirea acelei liste. Urma dezlegarea de păcate și o 

mulțime de sfaturi duhovnicești, cu exemple concrete din Pateric sau din propria experiență 

duhovnicească a Părintelui Arsenie. 

De multe ori, m-am încredințat că Părintele Arsenie avea rugăciunea neîncetată a 

inimii, pe care o dobândise încă dinainte de a îmbrățișa viața monahală. Chiar mi-a făcut 

destăinuiri de trăiri și descoperiri, cu smerenie și cu multă putere a cuvântului pentru mine, 

căci m-am convins de folosul acestei rugăciuni. La un moment dat, aflându-mă în chilia sa, în 

timp de iarnă, când, dacă vremea era neprielnică, îl căuta mai puțină lume și aveam răgaz mai 

mare pentru discuții, mi-a istorisit despre chinurile suferite în diferite închisori comuniste. L-

am întrebat mirat, îngrozit, oarecum tulburat, „Părinte, cum ați rezistat? Eu aș fi murit din 

primele clipe!” M-a privit și mi-a spus blajin: „Rugăciunea inimii!” Și mi-a istorisit un alt 

fapt din viața sa, pentru a înțelege lucrarea acestei rugăciuni, deși, mult mai târziu, din alte 

destăinuiri făcute altor ucenici, unele chiar tipărite, am aflat și alte fapte minunate. Acum, pot 

îmbrăca relatarea și în contextul istoric, pe care, atunci, nu-l înțelegeam bine, datorită vârstei 

și neștiinței. În primăvara anului 1942, mirean fiind, cu numele de Anghel, a mers la 

Timișoara, cu gândul să treacă granița, pentru a merge în Germania, și, în felul acesta, să 

scape de urmărirea autorităților, care îl acuzau de legionarism. Tentativa de trecere a graniței 

a eșuat. Era în luna lui iulie 1942. Drept urmare, el „este prins, arestat și dus la Brașov, unde 

a fost judecat și condamnat la șase ani de închisoare”. Avea 28 de ani. Mai întâi, a fost dus 

într-un lagăr de muncă, înființat la Vaslui. Deținuților li se puneau lanțuri cu nituri, pentru a li 

se împiedica evadarea. „Aveam lanțuri cu nit”, spunea Părintele Arsenie, „nu cu lacăt. Când 

mi-a venit și mie rândul, să-mi pună lanțuri, n-a putut. Prima oară, n-a putut să pună nitul, a 

doua oară, s-a rupt o za de la lanț, a treia oară, s-a rupt coada de la ciocanul cu care bătea 

niturile. Când a văzut așa, cel care-mi bătea niturile a zis supărat, că mie nu-mi mai pune 

lanțuri. Eu l-am rugat să mi le pună, fiindcă, altfel, ne omoară pe amândoi. Cât timp m-am 

rugat în gând, n-a putut să-mi pună lanțurile, dar când am văzut că s-a supărat, că nu poate să 

mi le pună, nu m-am mai rugat și atunci a reușit să-mi prindă lanțurile”54. 

Recunosc, în acel timp, nu am înțeles ce înseamnă rugăciunea pe care o făcea, nici nu 

mi-a dat alte detalii. Abia mult mai târziu, după dialoguri cu vrednicul de pomenire 

academician și profesor Virgil Cândea (1927-2007), citind și cartea Spovedania unui pelerin 

rus, am făcut o călătorie expresă de la București la Techirghiol, pentru a-i cere binecuvântare 

ca să zic și eu respectiva rugăciune, mă gândeam, atunci, cantitativ, deoarece așa aflasem din 

cartea respectivă. Ajuns în chilia Părintelui Arsenie, având în gânduri cifre posibile pentru 

miile de ziceri ale rugăciunii inimii, i-am zis: „Părinte, am venit să-mi dați binecuvântare, ca 

să spun rugăciunea minții sau a inimii!” „Cine ți-a spus că trebuie acest lucru?”, m-a întrebat 

Părintele. „Domnul profesor Virgil Cândea sau Gigel, după cum îl știți55!”, răspund eu. A 
 

54 Croitoru, Părintele Arsenie Papacioc, p. 373; Alpetri, Viața Părintelui Arsenie, pp. 71, 73. 
55 În acele împrejurări, distinsul savant îmi făcuse această destăinuire, adică diminutivul sub care Părintele 

Arsenie îl cunoștea încă din tinerețe, în cadrul atmosferei generate de către mișcarea „Rugul aprins” de la 

mănăstirea Antim, diminutiv derivat din numele Gheorghe, pe care îl primise la botez. Însă, părinții lui l-au 

trecut ca Virgil în certificatul de naștere, potrivit relatării pe care mi-a făcut-o chiar eruditul profesor, pentru a fi 

evitată vreo eventuală schimbare a numelui, în contextul socio-politic al epocii. Mișcarea „Rugul aprins” (1945-



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 28 

zâmbit mulțumit, dându-mi câteva detalii despre renumitul cărturar, căruia îi datorez atât de 

multe, și mi-a dat binecuvântarea peste creștetul capului, spunându-mi: „Să o spui o dată și 

bine!” Am rămas uimit. „Cum vine, Părinte, acest lucru?” Mi-a precizat: „Adică să o spui 

oriunde, chiar în baie fiind la cele firești, și oricând, și să nu te mai oprești din spusul ei!”56 

Când eram student, am avut multe discuții cu colegii, referitoare la marii Părinți 

Duhovnici, aflați, pe atunci, în viața pământească, precum Sfântul Ilie Cleopa, Părintele 

Ioanichie Bălan, Părintele Teofil Părăian, Părintele Iustin Pârvu și, evident, Părintele Arsenie 

Papacioc57. Simpatiile erau împărțite, dar am înțeles, încă de atunci, că Părintele Arsenie se 

distingea față de toți ceilalți printr-o altfel de artă a primirii mărturisirii și a terapiilor aplicate. 

Din diferitele relatări, păstrate în texte tipărite sau audio-vizual, se poate observa că atenția 

Părintelui Arsenie era aplecată pe corzile delicateței și gingășiei duhovnicești, încât, 

aplicându-le, ajungea cu multă ușurință la inima credinciosului, care simțea din partea 

Părintelui multă iubire și dorința lui de a-l scoate din orice stare de păcat sau patimă, 

cerându-i conlucrarea, bunăvoința, hotărârea de a nu mai cădea. Îmi spunea, adesea, „ori de 

câte ori s-ar întâmpla să cazi, în timpul unei zile, importantă rămâne ultima clipă, în care 

trebuie să fii în picioare”, cu alte cuvinte, pe poziția de pocăință și de înarmare cu dorința 

sinceră, smerită, prin rugăciune și nădejde, de a pune capăt căderii și de a merge la Părintele 

Duhovnic, cât mai repede cu putință, pentru mărturisire și vindecare.  

Un aspect sensibil rămâne problema mărimii și asprimii canoanelor sau epitimiilor, față 

de care Părintele Arsenie sugera că situația duhovnicească a omului contemporan este cu 

mult diferită față de cea din vechime, fapt pentru care cerea, după experiența unui ucenic al 

Părintelui58, „milă sporită” și „pedagogie adaptată”. În acest sens, Părintele Arsenie considera 

că, în zilele noastre, cu provocările lor, aducătoare de multe slăbiciuni, se cuvine evitată 

aplicarea mecanică a perioadelor de penitență prevăzute în canoane, deoarece scopul unui 

Părinte Duhovnic priceput nu este pedepsirea îndelungată, ci vindecarea sufletului și 

întoarcerea lui grabnică la Domnul Iisus Hristos59, pentru că Dumnezeu „așteaptă pocăința 

oamenilor, nu timpul”60, luându-l ca temei pe Sfântul Ioan Gură de Aur, pe care îl cita din 

memorie, parafrazându-l: „Ani vrei să-i dai? Nu, zice, să-i vindeci rana!”61. „Mereu trebuie să 

ne întrebăm”, spunea Părintele Arsenie, „ce-ar face Domnul nostru Iisus Hristos în cazul 
 

1948) a fost o grupare de clerici și mireni, care promovau, printre altele, valorile specifice Ortodoxiei, precum 

dobândirea rugăciunii neîncetate a inimii, cu denumirile arătate mai sus, la nota 8.    
56 Croitoru, Părintele Arsenie Papacioc, pp. 389-390.  
57 Pentru a fi mai elocvenți în analizele noastre, îi catalogam pe respectivii Părinți după anumite însușiri. Spre 

exemplu, pe Sfântul Cleopa Ilie îl numeam Părintele nevoințelor, căci dădea canoane mai mari, pe Părintele 

Teofil Părăian îl consideram Părintele bucuriei, pe Părintele Ioanichie Bălan un mare cărturar, pe Părintele 

Iustin Pârvu chip al milostivirii, iar pe Părintele Arsenie Papacioc îl desemnam Părintele subtilităților, 

sensibilităților și finețelor sufletești și duhovnicești. Aceste caracterizări erau menite să înțelegem arta vindecării 

pe care o promovau fiecare și de care se simțea atras unul sau altul, în funcție de starea lui interioară, de 

robustețea lui etc. Pe mine, m-au atras Părinții Arsenie Papacioc și Teofil Părăian, ambii joviali, legându-mă, în 

cele din urmă, mai mult de primul, pe care l-am cunoscut și înaintea celorlalți.   
58 Este vorba despre Părintele Arsenie Nae, viețuitor la mănăstirea Radu-Vodă și doctorand la Alba Iulia, unde 

întocmește chiar o lucrarea de despre viața și învățăturile Părintelui Arsenie Papacioc, sub coordonarea 

științifică a autorului acestui studiu.  
59 „Problema care se pune”, sublinia Părintele Arsenie, „nu este a timpului de canonisire. Problema care se pune 

este a curățirii, a vindecării omului” [Arhim. Ioanichie Bălan (edit.), Ne vorbește Părintele Arsenie, vol. II, 

Editura Mănăstirea Sihăstria, Vânători, 22010, pp. 107-108]. 
60 Ne vorbește Părintele Arsenie, II, p. 108. 
61 Ne vorbește Părintele Arsenie, II, p. 108; vezi și Iată duhovnicul, p. 192. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 29 

acesta?”62, indicând că dragostea Sa mântuitoare trebuie să fie model pentru orice Părinte 

Duhovnic, după exemplul pe care El l-a arătat în cazul femeii adultere (Ioan 8, 1-11)63. 

Pentru o însănătoșire sufletească mai sigură, Părintele Arsenie recomanda că „nu trebuie 

apăsat pe o prelungită nevoință prin canonisire, ci mai mult pe o intensitate a ei. Nu timpul 

poate decide, ci calitatea viețuirii, printr-o continuă dispoziție sufletească, nedând loc la 

amărăciuni opace”64, fiindcă „pe omul smerit mai degrabă îl îmbogățește dragostea lui 

Dumnezeu decât pe omul încorsetat într-o continuă întristare și aspră nevoință. Domnul 

nostru Iisus Hristos Se dăruiește mai cu plăcere unei inimi rănite, dar căite și smerite, decât 

unei inimi postite și rugate, dar care își cere dreptul”65. 

Evident este faptul că Părintele Arsenie a căutat, întotdeauna, să aibă acoperire 

patristică în lucrarea sa pastorală66 și, totodată, s-a străduit să găsească cele mai potrivite 

soluții pentru vindecarea sufletească și duhovnicească a credincioșilor, oferind, după 

convingerea celor mai mulți ucenici, o perspectivă concentrată pe vindecarea prin dialog, 

conștientizare, blândețe și iertare67, ceea ce denota o mare și sinceră iubire68. Convins fiind 

de lucrarea acestei pedagogii duhovnicești, prin experiență proprie, Părintele Arsenie 

Papacioc nu era pentru canoane opritoare de la primirea Dumnezeieștii Împărtășanii, nici 
 

62 Ne vorbește Părintele Arsenie, II, p. 108. 
63 Ne vorbește Părintele Arsenie, II, p. 108. 
64 Părintele Arsenie Papacioc, Despre Spovedanie și Împărtășire, Editura Elena, Constanța, 2013, p. 17.  
65 Părintele Arsenie, Despre Spovedanie și Împărtășire, p. 18; vezi și Arhim. Vasile Miron, Părintele Arsenie 

Papacioc, p. 311.  
66 De menționat că Părintele Arsenie se baza, din punct vedere patristic și al aplicării principiului iconomiei, pe 

elasticitatea canoanelor, în funcție de intensitatea pocăinței credincioșilor. El aducea, adesea, în atenție canonul 

74 al Sfântului Vasile cel Mare, pe care îl reda aproape textual, din memorie, conform căruia „nu este vrednic 

de osândire” acel Părinte Duhovnic care, „văzând covârșirea mărturisirii celui ce a păcătuit”, micșorează 

„timpul epitimiilor” (Ne vorbește Părintele Arsenie, II, p. 108; vezi și Arhid. prof. dr. Ioan N. Floca, Canoanele 

Bisericii Ortodoxe. Note și comentarii, s. n., Sibiu, 2005, p. 424). Aceeași viziune patristică și iconomică, 

privind aplicarea canoanelor, este împărtășită și de către Sfântul Cuvios Paisie Aghioritul, contemporan cu 

Părintele Arsenie: „respectarea poruncilor ajută, dar respectarea lor corectă, deoarece se poate ca cineva să 

respecte poruncile. dar în mod greșit. În viața duhovnicească este necesară dreptatea dumnezeiască și nu 

aplicarea seacă a legii. Îi vedem și pe Sfinții Părinți cu cât discernământ spuneau să se aplice sfintele canoane! 

Marele Vasile, cel mai sever Părinte al Bisericii, care a scris cele mai aspre canoane, citează un canon ce este 

valabil pentru păcat, dar, după aceea, el însuși adaugă: «nu cerceta timpul, ci felul pocăinței»” (Cuviosul Paisie 

Aghioritul, Cuvinte duhovnicești, III, pp. 296-297). 
67 „Vă spun și o metodă a mea”, preciza Părintele Arsenie, într-un anumit context. „E și firea mea. Mă 

împrietenesc foarte repede cu omul, prin felul de a vorbi! Vorbeam cu un colonel, odată. Eram la dentist. Și ăsta 

venea la el, și mă avea la evlavie. Colonelul îmi zice: «Părinte, cum procedați cu întrebările mai delicate?» Zic: 

«Știți cum?» îmi schimb tonul: «Nu cumva», îi spun în șoaptă, «ai făcut cutare și cutare păcat?» Pentru că 

psihologic, șoapta asta îi deschide inima. Adică: «Numai noi știm». «Da, Părinte!» După ce, bineînțeles, îl 

dăscălesc: «Ferească Dumnezeu să nu-mi spui toate păcatele! Aici, printr-o vorbă, scapi de iad. Nu spun eu 

lucrul ăsta, ci o spune Scriptura: «Ce dezlegați voi, dezleg și Eu». Ne-a dat această putere Dumnezeu. Va să 

zică, îți dai seama? Pentru că ori le spui aici, să te iert, ori le spui la Judecata de apoi. Dar nespuse nu rămân, 

omule, să știi! Acolo, pentru judecată, și, aici, pentru iertare!»” (Ne vorbește Părintele Arsenie, II, pp. 111-112). 
68 „Trebuie să ai înțelegere, să[-l] iubești pe omul acela. Și vă mai spun și altceva, Părinților. Chiar venirea la 

mărturisire este un canon, de care trebuie să ții cont, căci el îl împlinește. Vedeți, păcatele se fac pe ascuns, se 

uită în stânga și în dreapta, se întreabă: «Mă vede cineva?» Iar la spovedanie trebuie să le declare. Mai întâi de 

toate, mi-a cerut, odată, Înaltpreasfintitul Anania si cu Preafericitul Părinte Teoctist, actualul Patriarh, care era, 

pe atunci, intendent la Palatul Patriarhal: «Spune-mi un cuvânt de duhovnic». [Le-am răspuns astfel]: «În 

scaunul de duhovnicie (în Taina Spovedaniei) este numai o singură persoană, cel care se mărturisește!» Și am 

văzut că ei și-au dat seama. Și așa este, e o singură persoană în scaunul de spovedanie. Trebuie să te pui în 

situația lui, ca el să poată să-și spună păcatele. Și acesta este un procedeu din arta Duhovnicului, să-l pună pe 

om în situația să spună tot, că asta înseamnă mărturisire” (Iată duhovnicul, p. 193). 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 30 

pentru canoane grele de nevoințe trupești, ci „pentru canoane de prezență, de atenție, de 

țâșnire către Dumnezeu”69, explicând că, adesea, credincioșii fie nu le îndeplinesc (din cauza 

împrejurărilor dificile), fie le împlinesc formal, fără folos lăuntric70. Din aceste pricini, el 

considera că mult mai de folos este să se dea „un canon de simțire, nu de nevoință”, adică o 

„stare de simțire, nu starea de obligație tipicală”71. Urmând acest demers, Părintele Duhovnic 

„trebuie să știe și să fie fericit, când i se spun păcate grele, pentru că salvează un om din 

adânc de ape. Și nu-1 mai ceartă de ce este ud. Se bucură că l-a scos din apă”72.  

Pentru a înțelege mai bine viziunea patristic-duhovnicească aplicată de către Părintele 

Arsenie Papacioc, el însuși mi-a expus, în timpul unei vizite, un exemplu, care, după ani și 

ani, aveam să-l recitesc sau să-l audiez, în diferite surse scrise sau dintre cele digitale. Ajuns, 

ca de obicei, în chilia Părintelui, și discutând despre tainele sufletului și ale vindecării sale, 

îmi spune: „A venit, în Sâmbăta Patimilor, un maramureșean mare, cu sarica pe el: «Νο, dom’ 

Părinte, vreau să mă spovedesc și să mă grijesc»”, adică să se împărtășească. „A doua zi era 

Paștele” și respectivul om, după cum aflase Părintele Arsenie, cu vârsta de aproximativ „50-

60 de ani”, „avea nevastă”, care era „adventistă”, însă, timp „de 35 de ani”. „Centrul de 

adventiști de acolo voia să-l prindă, prin nevastă-sa, pe badea Ion. Ăsta era un om voluminos 

și avea, prin prezența lui și fizică..., cuvânt greu! N-a cedat badea Ion, săracul, la nimeni, nici 

în fața soției. Deci 35 de ani n-a avut un Paște ca lumea, că soția era adventistă, făcea ouăle 

roșii te miri cum... Eu mi-am dat seama: el, săracul, a mărturisit Adevărul numai prin tăcere... 

N-am avut de lucru, că dorea să se împărtășească, și l-am întrebat: «Ai postit, bade Ioane?» 

«Dom’ Părinte, am mâncat și ieri de dulce, în Vinerea Mare. Eu sunt pe drum...» Și acum m-

am gândit: «Hei, Arsenie, ce faci acum?»... «tipicarul din tine»... «Acum, să te văd 

Arsenie!»” Și eram curios să aflu cum a rezolvat situația, în sensul lui caracteristic. 

Argumentul găsit a fost următorul, neașteptat și surprinzător pentru mine. „Zic”, continuă 

Părintele, «Ce-ar face Hristos? Hristos S-a pogorât până în adâncurile mizeriei omenești, nu 

ca să anihileze făptura Sa, ci s-o transfigureze. S-a uitat Mântuitorul că a mâncat de dulce? 

Dar omul acesta mărturisește Ortodoxia de 35 de ani!»”  Acestea erau frământările Părintele 

Arsenie, pentru a afla un reazăm. Și l-a aflat. „«Te împărtășesc, bade Ioane, dar nu mai mânca 

până mâine!», ... până a doua zi mai erau câteva ceasuri...” Comentând acest eveniment într-

un cerc de preoți și preotese, dar și în alte multe împrejurări, Părintele Arsenie conchidea 

către preoții respectivi: „Fiți îngăduitori, dar pe ceva! Eu am fost pe ceva cu badea Ion. Nu 

observa nimeni că de 35 de ani a mărturisit Ortodoxia, mai mult decât noi, cei mari cu 

numele - chiar licențiați!”73   
 

69 Arhim. Ioanichie Bălan (edit.), Ne vorbește Părintele Arsenie, vol. III, Editura Mănăstirii Sihăstria, Vânători, 

2004, p. 66. 
70 „Și în ce privește canoanele pe care le dau Duhovnicii, cred că e o greșeală să se dea canoane care opresc de 

la Împărtășanie sau sunt nevoințe. Este o greșeală pentru că cei credincioși ori nu le fac, fiind o serie de 

împrejurări, sociale, istorice care îi opresc, ori e o lipsă de mare trăire, și atunci e mai bine să dai un canon de 

simțire” (Arhim. Arsenie Papacioc, Cuvânt despre bucuria duhovnicească. Convorbiri, ediție îngrijită de Fabian 

Anton, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2003, pp. 58-59). 
71 Iată duhovnicul, pp. 207, 213. Sfântul Paisie Aghioritul îl aduce, în același sens, drept exemplu, pe Sfântul 

Arsenie Capadocianul, care, „de pildă, ca duhovnic, de obicei, nu dădea canoane oamenilor. Încerca să-i aducă 

întru simțire, ca ei singuri, din mărimea de suflet, să ceară să facă nevoință, milostenii sau alt fel de faptă bună” 

(Cuviosul Paisie Aghioritul, Cuvinte duhovnicești, III, p. 297). 
72 Ne vorbește Părintele Arsenie, ΙΙ, p. 56. Adresăndu-li-se Preoților Duhovnici, dar și credincioșilor, Părintele 

Arsenie afirma: „nu trebuie să te îngrijoreze marile păcate, pentru că toate se iartă, dar să fii pe poziție de mare 

căință” (Arhim. Arsenie Papacioc, Cuvânt despre bucuria duhovnicească, p. 58). 
73 Vezi și Iată duhovnicul, pp. 192-193. De consemnat că același fapt, istorisit tot de către Părintele Arsenie, dar 

cu alt iz, este întâlnit și în alte surse. Vezi, de pildă, în Ne vorbește Părintele Arsenie, vol. ΙΙ, p. 139. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 31 

Grija pentru fiii duhovnicești și pentru cei ce treceau pragul chiliei Părintelui Arsenie, 

mărturisindu-și păcatele și cerând sfaturi pentru nevoile lor, lăsând și pomelnice cu cei vii și 

cei adormiți ai lor, se observă și din râvna74, pe care o avea Părintele, de a-i pomeni la Sfânta 

Proscomidie. Avea programat timpul ca să fie cu câteva ceasuri mai devreme, în zori, în 

Sfântul Altar al bisericii din lemn, de stil maramureșean, plasată în curtea interioară a 

mănăstirii „Sfânta Maria”75, unde pomenea, după rânduiala cuvenită, cu o convingere rar 

întâlnită, toate pomelnicele din acel moment, după cum mi-a și mărturisit, explicându-mi și 

motivația: lucrarea harică a Sfintei Proscomidii. Părintele Arsenie aprecia foarte mult această 

primă parte a Dumnezeieștii Liturghii, deoarece cunoștea lucrarea lui Dumnezeu prin ea. 

Părintele chiar spunea că „Proscomidia” reprezintă „cel mai mare lucru în cer și pe 

pământ”76, iar „Liturghie fără Proscomidie e un lucru raționalizat, e un simbol, nu mai e un 

Adevăr”77. De aceea, el pomenea pomelnicele cu mare responsabilitate, scoțând pentru 

fiecare nume, la vii și adormiți, o miridă pe Sfântul Disc. Personal, l-am auzit afirmând 

despre rolul duhovnicesc al pomenirii și scoaterii unei miride pentru fiecare nume, căci, la 

vremea potrivită, „după ce s-a săvârșit [E]picleza, părticelele respective se pun... de pe 

[S]fântul Disc în [P]otirul cu [S]fântul Sânge”, ajungând să fie „în comuniune cu Hristos. 

Prin atingerea acestor părticele de Trupul Euharistic al lui Hristos, harul [li] se comunică 

nevăzut sufletelor care au fost pomenite la [P]roscomidie”78. În consecință, „Dumnezeieștile 

Liturghii” sunt, după convingerea Părintelui Arsenie, „dincolo de mintea omenească, cea mai 

mare lucrare în creația lui Dumnezeu și ea”, adică creația, „de aceasta”, altfel spus, de 

lucrarea respectivă, „se bucură cel mai mult”79. Așadar, având în vedere această lucrare 

harică a Dumnezeieștii Liturghii, Părintele Arsenie se exprima, cu multă convingere: „Vă dați 

seama ce înseamnă pentru un popor că are Liturghie? Ce înseamnă pentru un popor că are 

Ortodoxie?”80, din moment ce „Dumnezeu ține pământul pentru Sfânta Liturghie ce se 

săvârșește pe el”81. 

Părintele Arsenie Papacioc, marele Părinte Duhovnic de la Marea Neagră82, la 

mormântul căruia se petrec și minuni, rămâne în conștiința fiilor și fiicelor duhovnicești ca 

„un duhovnic iscusit și un îndrumător de suflete desăvârșit”, „ferm pe linia autentică a 
 

74 Această râvnă a pomenirii „a avut-o din zorii preoțirii lui și a păstrat-o până la sfârșitul vieții. Din scrisorile ce 

s-au păstrat răzbate mereu, ca un lait-motiv, necesitatea pomenirii, pe care el o făcea neobosit și cu mare 

dragoste. Aici”, adică la Sfânta Proscomidie, „era marea întâlnire a sufletelor, aici era toată nădejdea și 

îndrăzneala către Dumnezeu, în firida Sfântului Altar, chip al peșterii Betleemului” (Alpetri, Viața Părintelui 

Arsenie, p. 272). 
75 În acel timp, mănăstirea funcționa ca un schit, iar biserica fuseseră adusă, din inițiativa patriarhului Justinian, 

în 1951, de la stâna regală din Sinaia. În jurul schitului, se afla Sanatoriul Preoțesc (1928, înființat de către 

patriarhul Miron Cristea), restaurat și extins de către același patriarh Justinian, prin ample lucrări, în anii 1965-

1967, 1975-1977. După 1990, schitul a fost transformat în mănăstire, iar din anul 2016 are o nouă biserică, a 

cărei construcție a început în 2003. Din anii 1999-2000, funcționează și o bază de tratament balnear, amenajată 

la inițiativa maicii starețe Semfora Gafton (1922-2020).  
76 Alpetri, Viața Părintelui Arsenie, p. 271; vezi și Alpetri, Viața Părintelui Arsenie, p. 141. 
77 Arhim. Arsenie Papacioc, Singur Ortodoxia, Tipografia DOCUPRINT, Constanța, 2005, p. 15.  
78 Ava Arsenie Papacioc, Despre viața de familie și diverse probleme ale lumii contemporane, ediție alcătuită de 

Ieromonah Benedict Stancu, Tipografia DOCUPRINT, Constanța, 2011, pp. 30-31. 
79 Alpetri, Viața Părintelui Arsenie, p. 272. 
80 Arhim. Arsenie Papacioc, Cuvânt despre bucuria duhovnicească, p. 91; vezi și Croitoru, Părintele Arsenie 

Papacioc, p. 392. 
81 Ava Arsenie Papacioc, Despre viața de familie, pp. 36-37. 
82 Croitoru, Părintele Arsenie Papacioc, p. 357. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 32 

învățăturii de credință ortodoxă”83. Considerat Sfânt de către mulți, Părintele Arsenie se 

aseamănă în multe cu gingășia și finețea duhovnicească a Sfinților contemporani Paisie 

Aghioritul și Porfirie Cafsocalivitul, încât noblețea viețuirii sfânt-duhovnicești și folosul ei le 

sunt lăsate, ca testament viu de trăire patristică, generațiilor de credincioși ai Bisericii 

Ortodoxe de pretutindeni84. 

  

Epilog  
Într-o lume marcată de individualism și dezorientare, Biserica Ortodoxă, prin Părinții ei 

Duhovnici, continuă să le ofere credincioșilor ei, dar și lumii, în general, icoana vie a 

paternității și milostivirii dumnezeiești. Ascultarea față de un Părinte Duhovnic, mai ales, 

când el este trăitor al ethosului patristic specific Ortodoxiei, nu devine o pierdere a libertății 

creștinului ortodox, ci o cale sigură spre libertatea lui interioară și spre adevărata comuniune 

cu Dumnezeu, Cel în Sfânta Treime lăudat și preaslăvit.  

De aceea, în vremurile actuale, poate mai mult ca oricând, se cuvine ca preoții slujitori 

de prin mănăstiri, schituri și parohii să nu fie doar niște simpli oficianți mecanici ai lucrărilor 

harice, care se petrec în Biserică, bazându-se exclusiv doar pe succesiunea apostolică și 

păstrarea fidelă a credinței creștine ortodoxe, ci să devină, asemenea marilor Părinți 

Duhovnici din secolul trecut și de la începutul prezentului secol, purtători ai Sfântului Duh, 

împletind armonios rugăciunea, iubirea dezinteresată și discernământul, spre folosul 

duhovnicesc personal sau de obște al credincioșilor creștini ortodocși. 

Prin urmare, acest folos va fi cu mult mai mare dacă membrii clerului, indiferent de 

rangul lor sau de locul slujirii lor, se vor strădui să se încadreze nu doar în succesiunea 

apostolică, ci și în succesiunea Sfinților, adică în șirul viu al celor care trăiesc credința la 

modul existențial de împlinire duhovnicească, deoarece Biserica, al cărei Cap este Domnul și 

Mântuitorul nostru Iisus Hristos, merge prin istorie cu pașii Sfinților de ieri, de astăzi și de 

mâine. 

Din această perspectivă, chipurile de preoți duhovnici și mărturisitori din secolul al 

XX-lea, cât îi privește pe credincioșii creștini ortodocși români, nu aparțin doar trecutului, ci 

rămân mărturii vii ale lucrării lui Dumnezeu în societatea românească, dar și în lume. Prin 

zelul lor pastoral-misionar și așezarea lor sfânt-duhovnicească, ei au aprins flacăra credinței 

în mulțime de preoți și credincioși, de monahi și monahii, iar din pildele vieții lor învățăm că 

sfințenia nu reprezintă un ideal abstract, ci o realitate trăită, o chemare adresată fiecărui 

creștin ortodox, precum și fiecărui om conștient de valorile perene. Ei ne arată, printre multe 

altele, că libertatea adevărată nu se găsește în libertinaj sau în autosuficiență, ci în ascultarea 
 

83 Arhim. Vasile Miron, Părintele Arsenie Papacioc, pp. 295, 314. 
84 Multe dintre postările cu Părintele Arsenie Papacioc, care circulă pe diferite site-uri, au deja titrare în limba 

engleză, în timp ce diferite texte cu elemente biografice despre același Sfânt Părinte și expuneri din învățăturile 

sale au fost tipărite în diferite limbi, precum greacă și engleză: Σορίν Αλπέτρι, Μεταξύ στιγμής και αιωνιότητας. 

Βίος και διδαχές του γέροντα Αρσενίου Παπατσιόκ, μετάφραση Ευανθία Παπαευθυμίου, Παύλος Βασιλειάδης, 

Ἐκδόσεις Ἐν πλῷ, Αθήνα, 2022; Γεροντικό Ρουμάνων Πατέρων, Ἐκδόσεις «ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΥΨΕΛΗ», 

Θεσσαλονίκλη, s.a.; Ἀρχιμ. Ἰωαννικίου Μπαλάν, Ψυχοφελεῖς Διάλογοι μέ τό Ρουμάνο Γέροντα Ἀρσένιο, 

Ἐκδόσεις «ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΥΨΕΛΗ», Θεσσαλονίκλη, s.a.; Ion-Marian Croitoru, „Πνευματικὲς συμβουλὲς καὶ 

παραινέσεις τοῦ γέροντα Ἀρσενίου Παπατσιώκ (Sfaturi și îndemnuri duhovnicești ale Părintelui Arsenie 

Papacioc)”, în Διδαχὴ καὶ ἐνημέρωση, μηναῖα ἔκδοση Ι. Ν. Ἄγ. Μαρίνης – Ἄνω Ἰλισίων 11/129 (2003), pp. 3-4; 

12/130 (2004), p. 4; 13/131 (2004), p. 4; 13/132 (2004), p. 4; 13/133 (2004), pp. 3-5; 13/134 (2004), p. 4; 

13/135 (2004), pp. 4-6; 14/136 (2005), pp. 3-4; 14/138 (2005), pp. 3-4; Fr. Arsenie Papacioc, Every Sigh Can 

Be a Prayer, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2023; Sorin Alpetri, Eternity in the Moment: The Life and 

Wisdom of Elder Arsenie, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2018 etc. 



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 33 

iubitoare, în slujirea smerită și în comuniunea cu Domnul Iisus Hristos, prin Sfinții și 

slujitorii Lui. De altfel, acești preoți duhovnici și mărturisitori, cărora li se adaugă Părinți și 

Maici duhovnicești, prin viața și cuvântul lor, continuă să fie luminători, călăuze către 

mântuire și păstrători ai ethosului ortodox autentic, nu doar pentru creștinii ortodocși români, 

ci și pentru fidelii Ortodoxiei de pretutindeni, precum și pentru orice om de bine, care caută 

Adevărul și eliberarea de duhul lumii. Prin exemplele lor de viață, duse în conformitate cu 

învățăturile Bisericii, au fost scrise pagini vii de sfințenie, care îi inspiră și îi cheamă pe 

credincioșii Bisericii de azi să rămână fideli Sfintei Scripturi și Sfintei Tradiții, astfel încât să 

rodească în iubire și să pășească cu demnitate pe urmele Sfinților, întru slava lui Dumnezeu și 

spre dobândirea mântuirii personale. 

 

BIBLIOGRAFIE 
[1] Actul de proclamare a Anului omagial și comemorativ 2025, disponibil on-line la https://basilica.ro/actul-

de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025 (accesat la 23.10.2025). 

[2] Alpetri, Sorin, Între timp și veșnicie. Viața Părintelui Arsenie Papacioc, Editura Accent Print, Suceava, 
22015; pentru ediții în limbile engleză și greacă vezi idem, Eternity in the Moment: The Life and Wisdom 

of Elder Arsenie, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2018; Σορίν Αλπέτρι, Μεταξύ στιγμής και 

αιωνιότητας. Βίος και διδαχές του γέροντα Αρσενίου Παπατσιόκ, μετάφραση Ευανθία Παπαευθυμίου, 

Παύλος Βασιλειάδης, Ἐκδόσεις Ἐν πλῷ, Αθήνα, 2022.  

[3] „ΑΝΑΚΗΡΥΞΗ ΔΥΟ ΝΕΩΝ ΑΓΙΩΝ ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΜΑΣ”, disponibil on-line pe 

https://www.tastv.gr/article/anakiryxi-dyo-neon-agion-stin-ekklisia-mas (accesat la 25.10.2025).  

[4] Bălan (edit.), Arhim. Ioanichie, Ne vorbește Părintele Arsenie, vol. II-III, Editura Mănăstirii Sihăstria, 

Vânători, 2004 (III), 22010 (II). 

[5] Idem, Chipuri de călugări îmbunătățiți, vol. I, Editura Mănăstirea Sihăstria, Vânători, 22016. 

[6] Idem, Pateric românesc, Editura Arhiepiscopiei Tomisului și Dunării de Jos, Galați, 31990. 

[7] Idem, Convorbiri duhovnicești, vol. I-II, editate de Episcopia Romanilor și Hușilor, București, 1984 

(I), 1988 (II). 

[8] Braniște, Pr. Prof. Dr. Ene, Liturgica generală cu noțiuni de artă bisericească, Editura Institutului Biblic 

și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1985. 

[9] Buga, Preot Prof. Ion, Unde a fost Biserica, Editura Sf. Gheorghe-Vechi, București, 2001. 

[10] Caravia, Paul / Constantinescu, Virgiliu / Stănescu, Flori, The Imprisoned Church. Romania, 1944-

1989, translated into English by Ileana Barbu, Alina Carac, Daniela Dolgu, Diana Popescu, Monica 

Voiculescu (coord.), The Romanian Academy, The National Institute for the Study of Totalitarianism, 

Bucharest, 1999 (ediția în limba română, cu titlul Biserica întemnițată. România, 1944-1989, a apărut în 

1998). 

[11] Chipuri de lumină. Renumiți monahi din trecutul Arhiepiscopiei Bucureștilor, vol. I, editor Preot 

Alexandru Atanase Barna, Editura Cuvântul Vieții, București, 2015. 

[12] Chipuri de lumină. Renumiți preoții de mir din trecutul Arhiepiscopiei Bucureștilor, vol. II, editor 

Preot Alexandru Atanase Barna, Editura Cuvântul Vieții, București, 2015. 

[13] Chițulescu, Arhim. Policarp, „Lumini și umbre din activitatea unui ierarh misionar - Mitropolitul 

Nifon Criveanu”, în Biserica Ortodoxă Română, 2 (2010), pp. 186-198. 

[14] Idem (ed.), Mărturisitori ai luminii isihaste. Rugul aprins, Editura Basilica, București, 2017. 

[15] Cleopa, Ierod. Paraschiv, Au fost odată... Mărturii și convorbiri cu mari duhovnici, Editura Agaton, 

Făgăraș, 2016. 

[16] „Comunicat: Sinodul Bisericii Ortodoxe Române a aprobat 16 canonizări”, disponibil on-line pe 

https://basilica.ro/comunicat-sinodul-bisericii-ortodoxe-romane-a-aprobat-16-canonizari (accesat la 

27.10.2025). 

[17] Crasnean (coord.), George, Mari Duhovnici ai neamului: Cleopa Ilie, Adrian Făgățeanu, Iustin 

Pârvu, Dionisie Ignat, Iulian Lazăr, vol. I, Editura Litera, București, 2015. 

[18] Crasnean (coord.), George, Mari Duhovnici ai neamului: Sofian Boghiu, Teofil Părăian, Teofil 

Bădoi, Serafim Man, vol. III, Editura Litera, București, 2015.  

[19] Crasnean (coord.), George,, Mari Duhovnici ai neamului: Arsenie Papacioc, Petroniu Tănase, 

Roman Braga, vol. II, Editura Litera, București, 2015.  

https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025
https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025
https://basilica.ro/comunicat-sinodul-bisericii-ortodoxe-romane-a-aprobat-16-canonizari


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 34 

[20] Croitoru, Ion Marian, „Părintele Arsenie Papacioc și rostuirea vieții duhovnicești. Spicuiri din 

experiențele sale în închisorile comuniste”, în Facultatea de Teologie Ortodoxă Târgoviște, Centrul de 

Studii Misionare și Ecumenice „Sfântul Apostol Pavel”, Misiune, Spiritualitate, Cultură. Simpozion 

internațional „Teologie, iconografie, mărturisire – rezistența Bisericii prin cultură și spiritualitate”. 

Târgoviște, 30-31 mai 2017, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2017, pp. 356-395 [pentru versiunea în 

limba engleză vezi idem, „Father Arsenie Papacioc and the proper arrangement of spiritual life. Glimpses 

of his experiences in the communist prisons”, în Icoana credinței. International Journal of 

Interdisciplinary Scientific Research, 4/7 (January 2018), pp. 81-110].  

[21] Idem, „Πνευματικὲς συμβουλὲς καὶ παραινέσεις τοῦ γέροντα Ἀρσενίου Παπατσιώκ (Sfaturi și 

îndemnuri duhovnicești ale Părintelui Arsenie Papacioc)”, în Διδαχὴ καὶ ἐνημέρωση, μηναῖα ἔκδοση Ι. Ν. 

Ἄγ. Μαρίνης – Ἄνω Ἰλισίων 11/129 (2003), pp. 3-4; 12/130 (2004), p. 4; 13/131 (2004), p. 4; 13/132 

(2004), p. 4; 13/133 (2004), pp. 3-5; 13/134 (2004), p. 4; 13/135 (2004), pp. 4-6; 14/136 (2005), pp. 3-4; 

14/138 (2005), pp. 3-4. 

[22] Cuvinte în Duhul. Perspective pastorale despre Taina Spovedaniei, ediție îngrijită de Vasileios 

Thermos și Stephen Muse, traducere din limba engleză de Valentin-Radu Trandafir, Editura Doxologia, 

Iași, 2021. 

[23] Datoriile preoților compuse din Cuvântul lui Dumnezeu, din Canoanele Sinoadelor și de la 

Învățătorii Bisericii, traducere din slavono-rusește de C. Mavrula, Tipografia Sfintei Mitropolii, 

București, 1852, reeditată, în alfabetul latin și diortosită, Editura Bizantină, București, 2011. 

[24] „2025 - Anul comemorativ al duhovnicilor și mărturisitorilor ortodocși români din secolul al XX-

lea ”, disponibil on-line la https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025 

(accesat la 23.10.2025). 

[25] Drăgoi, Pr. Eugen, Arhiepiscopul dr. Antim Nica. Prinos la centenarul nașterii, 1908-2008, Editura 

Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 2008. 

[26] Idem, Ierarhi și preoți de seamă la Dunărea de Jos, 1864-1989, Editura Arhiepiscopiei Tomisului și 

Dunării de Jos, Galați, 1990. 

[27] Idem, Visarion Puiu. Mitropolit al Bucovinei și Transnistriei (1879-1964). Documente inedite, 

1908-1917, Editura Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 2005. 

[28] Dumbravă, Pr. Costel & Enache, George, „Ierarhi, preoți, monahi, monahii și teologi de la Dunărea 

de Jos, victime ale represiunii comuniste”, în Credință, istorie și cultură la Dunărea de Jos, Editura 

Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 2005, pp. 533-587. 

[29] Dură, Pr. Ioan, Monahismul românesc în anii 1948-1989. Mărturii ale românilor și considerații 

privitoare la acestea, Editura Harisma,  București, 1994. 

[30] Enache, George, Ortodoxie și putere politică în România contemporană: studii și eseuri, Editura 

Nemira, București, 2005. 

[31] Idem, Biserica în comunism: modele și mărturii, Editura Muzeului de Istorie & Editura Eikon, 

Galați & Cluj-Napoca, 2014. 

[32] Idem, Monahismul ortodox românesc și modernitatea: De la Regulamentele Organice la Decretul 

410, Editura Eikon, București, 2024;  

[33] Idem, Biserica în comunism: modele și mărturii, Editura Muzeului de Istorie & Editura Eikon, 

Galați & Cluj-Napoca, 2014. 

[34] Idem, „Ierarhi ortodocși scoși din scaun în anii regimului comunist”, în Ziarul Lumina, 17 

octombrie 2010, disponibil on-line pe https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-

ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html (accesat la 28.10.2025). 

[35] Idem & Petcu, Adrian-Nicolae, Despre curajul de a rosti: episcopul Nicolae Popovici al Oradiei, 

Editura Partener, Galați, 2009. 

[36] Iidem, Monahismul ortodox și puterea comunistă în România anilor ʾ50, Editura Partener, Galați, 

2009. 

[37] Floca, Arhid. prof. dr. Ioan N., Canoanele Bisericii Ortodoxe. Note și comentarii, s. n., Sibiu, 2005. 

[38] Giosanu, Ierom. Cosma, Duhovnicii Sihăstriei sub cenzura comunistă, Editura Doxologia, Iași, 
22017. 

[39] Hausherr SJ, Pr. Irénée, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească în Răsăritul creștin, traducere 

din limba franceză de Mihai Vladimirescu, Editura Deisis, Sibiu, 22012. 

[40] Ioan Gură de Aur, Sfântul, Omilii la Evanghelia după Matei, X, 6, în Patrologia Graeca 57, col. 

183-192. 

https://basilica.ro/actul-de-proclamare-a-anului-omagial-si-comemorativ-2025
https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html
https://ziarullumina.ro/actualitate-religioasa/documentar/ierarhi-ortodocsi-scosi-din-scaun-in-anii-regimului-comunist-21051.html


 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

  

 

       

RRSA 

 

 

     STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 35 

[41] † Kallistos al Diokleii, „Paternitatea spirituală în Ortodoxie”, traducere în limba română de diac. 

Ioan I. Ică jr., în Pr. Irénée Hausherr SJ, Paternitatea și îndrumarea duhovnicească în Răsăritul creștin, 

traducere din limba franceză de Mihai Vladimirescu, Editura Deisis, Sibiu, 22012, pp. 5-28. 

[42] Kodseie, π. Βασίλειος, Ο Πνευματικός Πατέρας στα κείμενα της Φιλοκαλίας των Ιερών Νηπτικών 

(Ησυχαστική παράδοση και ποιμαντική ευθύνη σε σύνθεση), διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη, 2008.  

[43] Lisnic, Pr. Ioan, Mitropolitul Visarion Puiu. Viața și opera bisericească, Editura Labirint, Chișinău, 

2010. 

[44] Martiri pentru Hristos, din România, în perioada regimului comunist, Editura Institutului Biblic și 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2007. 

[45] Miron, Arhim. Vasile, „Părintele Arsenie Papacioc, un stâlp neclintit al credinței în vremuri de 

furtună”, în Biserica Ortodoxă Română, 1-2 (2017), pp. 291-319. 

[46] Mocanu, Pr. Mihai, „Mitropolitul Bucovinei Visarion Puiu - un nedreptățit al istoriei”, în Mitropolia 

Moldovei și Bucovinei. Teologie și Viață, 4 (LXX)/1-4 (1994), pp. 147-156. 

[47] Motrici, Mircea, La porțile timpului. Dialoguri cu mari duhovnici, Editura Crimca, Suceava, 2022. 

[48] Paisie Aghioritul, Cuviosul, Cuvinte duhovnicești, vol. III: Nevoință duhovnicească, traducere din 

limba greacă de Ieroschim. Ștefan Nuțescu, Editura Evanghelismos, București, 2003. 

[49] Papacioc, Arhim. Arsenie, Cuvânt despre bucuria duhovnicească. Convorbiri, ediție îngrijită de 

Fabian Anton, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2003. 

[50] Papacioc, Ava Arsenie, Despre viața de familie și diverse probleme ale lumii contemporane, ediție 

alcătuită de Ieromonah Benedict Stancu, Tipografia DOCUPRINT, Constanța, 2011. 

[51] Idem, Despre Spovedanie și Împărtășire, Editura Elena, Constanța, 2013. 

[52] Idem, Every Sigh Can Be a Prayer, St. Herman of Alaska Brotherhood, 2023. 

[53] Idem. Arsenie, Singur Ortodoxia, Tipografia DOCUPRINT, Constanța, 2005. 

[54] Patriarhul Justinian Marina și apărătorii Ortodoxiei în perioada comunistă. Album comemorativ, 

Editura Basilica, București, 2017. 

[55] Păcurariu, Pr. Mircea, Dicționarul teologilor români, Editura Andreiana, Sibiu, 32014. 

[56] Idem, Cărturari sibieni de altădată, Editura Dacia & Cartprint, Cluj-Napoca & Baia Mare, 2002. 

[57] Păiușan, Cristina & Ciuceanu, Radu, Biserica Ortodoxă Română sub regimul comunist 1945-1958, 

vol. I, Institutul Național pentru Studiul Totalitarismului, București, 2001. 

[58] Părintele Dimitrie Bejan, Mărturisitor al lui Hristos în închisorile comuniste, Editura Basilica, 

București, 2017. 

[59] Petcu, Adrian-Nicolae, Dicționarul clericilor și mirenilor ortodocși români, mărturisitori în 

detenția comunistă [1945-1964], Editura Basilica, București, 2017. 

[60] Idem, „Problema repatrierii mitropolitului Visarion Puiu reflectată în dosarele Securității”, în 

Caietele CNSAS, 2/2 (4/2009), pp. 225-256.  

[61] Idem, „Cazul episcopului Nicolae Popovici”, în Teologie și politică. De la Sfinții Părinți la Europa 

unită, coord. Miruna Tătaru-Cazaban, Editura Anastasia, București, Arad, Gutenberg, 2004, pp. 219-281. 

[62] Idem, „Activitatea Bisericii Ortodoxe Române în Transnistria”, în Studii și materiale de istorie 

contemporană, serie nouă, I (2002), pp. 289-309. 

[63] Idem & Luchian, Pr. Nicolae Cătălin, Clerici și mireni mărturisitori din Arhiepiscopia Iașilor, în 

închisorile comuniste (1945-1964), Editura Doxologia, Iași, 2017. 

[64] Iidem, Clerici din eparhia Sucevei și Rădăuților în închisorile comuniste (1945-1964), Editura 

Arhiepiscopiei Sucevei și Rădăuților, Suceava, 2019. 

[65] Popescu, Pr. Prof. Acad. Niculae M., Preoți de mir adormiți întru Domnul, Editura Christiana, 

București, 22002.  

[66] Romanidis, Părintele Ioan, Teologia patristică, traducere din limba greacă, note, completări 

bibliografice și postfață de Ion Marian Croitoru, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2012. 

[67] Seiche, Fabian, Martiri și mărturisitori români din secolul XX. Închisorile comuniste din România, 

Editura Agaton, Făgăraș, 22014. 

[68] Sfinții închisorilor, carte alcătuită cu osârdia maicilor de la mănăstirea Paltin Petru-Vodă, în 

colaborare cu Revista Atitudini, publicație a Fundației Justin Pârvu, Mănăstirea Paltin Petru-Vodă, 2019. 

[69] Simeon Noul Teolog, Sfântul, Cateheze. Scrieri II, studiu introductiv și traducere: diac. Ioan I. Ică 

jr., Editura Deisis, Sibiu, 22003. 

[70] Simeon Noul Teolog, Sfântul, Discursuri teologice și etice. Scrieri I, studiu introductiv și traducere: 

diac. Ioan I. Ică jr, un studiu de ieromonah Alexander Golitzin, Editura Deisis, Sibiu, 22001.  



 

 

 

Revista Românească de Studii Axiologice 
Nr. 7, Anul 6/2025 

https://www.ifiasa.com/rrsa                               

 

 

       

RRSA 

 

 

STUDIES AND ARTICLES                     © 2025 IFIASA 

 

 

  Page | 36 

[71] Stancu (edit.), Ierom. Benedict, Iată duhovnicul. Părintele Arsenie Papacioc, Editura Sofia, 

București, 2010. 

[72] Tanasă, Pr. Cristinel Ștefan, Visarion Puiu, bibliografia unui mitropolit, Editura Doxologia, 

Colecția Episteme 24, Iași, 2017. 

[73] Theodorescu, Silvan, Mari duhovnici români. De la Părintele Stăniloae la Ieromonahul Iustin 

Marchiș, vol. 3, Editura Integral, 2018 (text preluat în idem, Marii duhovnici. Călăuzele spirituale ale 

românilor, Editura Neverland, București, 2023; referitor la seria de volume, vezi în ediția din 2018, pp. 

134-158). 

[74] Valenciuc, Dumitru, „Visarion Puiu, mitropolit al Bucovinei (1935-1990), un martir al demnității 

ortodoxe”, în Analele Bucovinei, 11/1 (2004), pp. 41-82 

[75] Vasile cel Mare, Sfântul, Despre Sfântul Duh, 26, în Patrologia Graeca, 32, col. 179-186. 

[76] Vicovan, Pr. Ion, Mitropolitul Sebastian Rusan (1950-1956) - o flacără aprinsă într-o epocă de 

întuneric, Editura Performantica, Iași, 2008. 

[77] Vintilescu, Pr. Petre, Spovedania și duhovnicia, Editura Librăriei Teologice, București, 1939 (cartea 

a fost reeditată, cu unele omisiuni și corectări, vezi, de pildă, Preot Petre Vintilescu, Spovedania și 

duhovnicia, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 32017). 

[78] Zaharou de la Essex, Arhim. Zaharia, „Taina împăcării”, în Cuvinte în Duhul. Perspective pastorale 

despre Taina Spovedaniei, ediție îngrijită de Vasileios Thermos și Stephen Muse, traducere din limba 

engleză de Valentin-Radu Trandafir, Editura Doxologia, Iași, 2021, pp. 23-45. 

[79] Zamela, Pr. Petrică, „Considerații privind activitatea și martirajul mitropolitului Vasile Lăzărescu”, 

în Revista de istorie contemporană, 2/3 (2008), pp. 39-64 [pentru același studiu, cu titlul modificat și 

unele modificări, vezi idem, „Considerații generale privind activitatea anticomunistă și martirajul 

mitropolitului Vasile Lăzărescu”, în 90 de ani de la înființarea învățământului academic teologic ortodox 

în Oradea (1923-2013). Simpozion național, Oradea, 16-18 octombrie 2013, coord. pr. Dumitru 

Megheșan, pr. Emil Cioacă, Editura Universității din Oradea, Oradea, 2013, pp. 232-256]. 

[80] „Δύο νέοι Άγιοι στο αγιολόγιο της Εκκλησίας – Το Οικουμενικό Πατριαρχείο ανακήρυξε τους 

ασκητές Νήφωνα και Νεκτάριο του Άθω”, disponibil on-line pe 

https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-agiologio-tis-ekklisias-to-

oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho (accesat la 25.10.2025). 

[81] Γεροντικό Ρουμάνων Πατέρων, Ἐκδόσεις «ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΥΨΕΛΗ», Θεσσαλονίκλη, s.a. 

[82] Μπαλάν, Ἀρχιμ. Ἰωαννικίου Ψυχοφελεῖς Διάλογοι μέ τό Ρουμάνο Γέροντα Ἀρσένιο, Ἐκδόσεις 

«ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΥΨΕΛΗ», Θεσσαλονίκλη, s.a. 

[83] Παναγιωτίδου, Ρεβέκκα Γ., Εκκλησία και σωτηρία του ανθρώπου κατά τη δογματική διδασκαλία του 

αγίου Πορφυρίου του Καυσοκαλυβίτου, διπλωματική εργασία, Θεσσαλονίκη, 2021.  

 

 

https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-agiologio-tis-ekklisias-to-oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho
https://www.vimaorthodoxias.gr/oikoumeniko-patriarxeio/dyo-neoi-agioi-sto-agiologio-tis-ekklisias-to-oikoymeniko-patriarcheio-anakiryxe-toys-askites-nifona-kai-nektario-toy-atho

